
  
 

Demokrasi Platformu Dergisi 

International Refereed Journal 

P-ISSN: 1305-4600-E-ISSN:2792-0909 

11 (37), 2022, 176-211. 

 

Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin Tarihsel Gelişimi 

Historical Development of Religious Higher Education in the Republican Era 

 

Recai Doğan 

Prof.Dr., Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü 

Prof., Ankara University Faculty of Divinity, Department of Philosophy and Religious Studies 

Ankara, Türkiye, 

Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Din Bilimleri Bölümü 

Kyrgyzstan-Türkiye Manas University Faculty of Theology, Department of Religious Studies, 

Bishkek, Kyrgyzstan 

E-posta: rdogan@divinity.ankara.edu.tr, recai.dogan@manas.edu.tr 

ORCID ID: 0000-0001-9668-4563 

 

Yasemin İpek 

Dr., Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü 

PhD. Pamukkale University Faculty of Theology, Department of Religious Studies 

Denizli, Türkiye 

E-posta: yaseminipek2004@gmail.com 

ORCID ID: 0000- 0002-5218-0870 

Makale Türü / Article Type: Araştırma Makale / Research Article 

Yayın Sezonu / Pub Date Season: Kış-Aralık/Winter-December  

Geliş/Received: 1 Kasım/November 2022 

Kabul/Accepted: 19 Aralık/December 2022 

Yayın/Published: 31 Aralık/December 2022.  

Doğan, Recai-İpek, Yasemin. “Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin Tarihsel 

Gelişimi”. Demokrasi Platformu Dergisi, (2022), 11/37: 176-211. 

 

İntihal Taraması/Plagiarism Detection: Bu makale intihal taramasından geçirildi ve intihal tespit edilmemiştir. 

/This paper was checked for plagiarism. No plagiarism detected. 

Etik Beyan/Ethical Statement: Bu çalışmanın hazırlanma sürecinde bilimsel ve etik ilkelere uyulduğu ve 

yararlanılan tüm çalışmaların kaynakçada belirtildiği beyan olunur/It is declared that scientific and ethical 

principles have been followed while carrying out and writing this study and that all the sources used have been 

properly cited (Recai Doğan-Yasemin İpek) 

Finansal Destek / Grant Support: Yazarlar bu çalışma için finansal destek almadıklarını beyan etmiştir. / The 

authors declared that this study has received no financial support.  

Yazar Katkıları / Author Contributions: Recai Doğan % 55-Yasemin İpek % 45 

Web: https://www.demokrasiplatformu.com/dergi| e-mail to: demokrasiplatformudergisi@gmail.com 

Copyright © Published by Serkan Yorgancılar, Ankara-Turkiye.  

 

Makale Bilgisi/Article Information 

Atıf/Cite As 

İntihal/Plagiarism 

mailto:rdogan@divinity.ankara.edu.tr
mailto:recai.dogan@manas.edu.tr
mailto:yaseminipek2004@gmail.com
mailto:editorjand@gmail.com


  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

177 

Öz 

Türkiye’de dinî yükseköğretimin Selçuklu ile başlayıp Osmanlı ve Türkiye 

Cumhuriyeti ile devam eden köklü bir tarihi vardır. Bu köklü tarih içinde özellikle 

Cumhuriyet döneminde dinî yükseköğretimle ilgili bazı esaslı değişikliklere gidilmiş 

ve önemli gelişmeler yaşanmıştır. Bu bağlamda çalışmanın problemini, “Cumhuriyet 

dönemi dinî yükseköğretim tarihsel gelişimi nasıldır?” sorusu oluşturmaktadır. 

Araştırmada öncelikle Cumhuriyet döneminde dinî yükseköğretim kurumlarının 

kuruluşu, isimlendirilmesi, amaçları, programları, akademik yapılanması, öğrenci 

başvuru şartları, niceliksel yayılımı, istihdam alanları gibi hususular açısından işleyişi 

tarihsel bir seyirle ele alınmıştır. Söz konusu değişkenlere göre Cumhuriyet dönemi 

dini yükseköğretim genel hatlarıyla “1982 Öncesi Dinî Yükseköğretim” ve “1982 

Sonrası Dinî Yükseköğretim” olmak üzere iki dönemde incelenebilir. Makalede 

Cumhuriyet’ten günümüze dinî yükseköğretim tarihsel bir yaklaşımla bu iki temel 

başlık altında betimlenmiştir. Akabinde tarihsel bu veriler ışığında dinî 

yükseköğretimin mevcut işleyişine odaklanılmıştır. Cumhuriyetimizle birlikte yaklaşık 

100 yıllık bir tarihe sahip dinî yükseköğretim kurumları ve uygulamalarının bütüncül 

bir yaklaşımla ele alınması günümüz problemlerinin tespit edilmesi ve çözümünde 

işlevsel olacak paradigmaların üretilmesi açısından önemlidir. Nitel araştırma 

yaklaşımına sahip bu araştırmada doküman analizi yöntemi kullanılmıştır. Araştırma 

verilerinin elde edilmesinde hem temel kaynaklara inilmiş hem de ilgili alanyazındaki 

birikime başvurulmuştur. Araştırma verilerinin analizinde betimsel ve içerik analizi 

birlikte işe koşulmuştur. Yapılan analiz sonucunda Cumhuriyet dönemi dinî 

yükseköğretiminin mevcut durumu tarihsel arka planıyla ilişkili bir şekilde 

irdelenmiştir. 

Anahtar Kelimeler:  Dini Yükseköğretim, İlahiyat Fakültesi, İslami İlimler Fakültesi, 

Yüksek İslam Enstitüleri, Din Eğitimi Tarihi. 

 

Abstract 

Higher religious education in Turkey has a deep-rooted history that began with the 

Seljuks and continued with the Ottoman Empire and the Republic of Turkey. In this 

deep-rooted history, especially in the Republican period, some significant 

developments and changes have been made regarding higher religious education. In 

this article, the historical development of higher religious education in the Republican 

period, the institutions established before and after 1982 are examined under two main 

headings in terms of establishment, purpose, programs, academic structuring, 

employment areas and similar points. In the conclusion of the study, the current 

situation and current problems are mentioned. In this context, the problem of the study 

is the question "How is the historical development of higher religious education in the 



178                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Republican period?" Its aim is to examine the institutions constituting higher religious 

education descriptively in terms of their establishment, purpose, programs, academic 

structure, employment areas and similar aspects, and to identify and examine their 

problems based on the data obtained. The article is important in terms of considering 

and examining the history of higher religious education of our Republic, which is about 

to complete 100 years, from a holistic perspective and evaluating the problems of 

today's higher religious education, especially based on recent developments. The study 

was conducted by literature review method. The qualitative data obtained were 

subjected to descriptive and content analysis. In this research, which has a qualitative 

research approach, document analysis method was used. In obtaining the research data, 

both the basic sources were examined and the accumulation in the relevant literature 

was consulted. As a result of the analysis, the current situation of religious higher 

education in the Republican period was examined in relation to its historical 

background. 

Keywords: Higher Religious Education, Theological Faculty, Faculty of Islamic 

Sciences, Higher Islamic Institutes, History of Religious Education. 

 

Giriş 

Kelime olarak “tanrıbilim, teoloji” gibi anlamlara gelen ilahiyat, en genel 

anlamıyla “Tanrı’nın varlığı ve nitelikleri üzerinde ileri sürülen bilgi, görüş ve 

inançları yöntemli bir şekilde inceleyen bilim dalı” olarak tanımlanır.  Batı’da daha 

çok teoloji kavramı kullanılır. Bu anlamıyla ilahiyat, bir fikir ve düşünce alanıdır 

ve Tanrı’nın ya da onunla ilişkili evrenin dini açıklamasını gerçekleştiren bilimsel, 

entelektüel bir etkinliktir. Ancak ilahiyatın temel konusu Tanrı ve varlık olmakla 

birlikte zaman içinde alanının vahye bağlı kalınarak ilahî, değişmez, ezeli-ebedi ya 

da ideal dünya ile fiziki dünya arasındaki ilişkinin ne olduğunun sorgulandığı ve 

nihayetinde dinin sarktığı alanlarda da bilgi üreten bir disiplin olarak genişlediği 

görülür. Bu çerçevede günümüzde kazandığı anlamıyla ilahiyat, dinin menşeini, 

tarih içerisindeki etkinliğini, çeşitli alanlardaki faaliyet alanlarını, özetle dini tüm 

yönleriyle anlamaya ve açıklamaya çalışan ilmi bir disiplin olarak tanımlanabilir. 

İlahiyat her din için farklılık gösterebilir. Fakat hangi din söz konusu olursa 

olsun ilahiyatın amacı, o dinin anlaşılmasını sağlamaktır. Kavram, İslâm İlahiyatı 

açısından incelenecek olursa İslâm İlahiyatının temel amacı ve görevi, İslâm 

dininin menşeini, esaslarını, tarih içindeki etkinliğini, çeşitli alanlardaki 

yansımalarını ilmi bilgi ve veriler ışığında, bilimsel yöntemlerle incelemek ve 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

179 

doğru anlaşılmasını sağlamaktır. Bu çerçevede İslâm İlahiyatı, İslâm’ın temel 

kaynakları Kur’an-ı Kerim ve Sünneti anlama üzerine kurulmuş ve zamanla ve bu 

kaynakların bireysel ve toplumsal tezahürlerini incelemek üzere Kelam, Tefsir, 

Hadis, Fıkıh, Siyer, Din Psikolojisi, Din Sosyolojisi, Din Eğitimi gibi çeşitli ilimleri 

de kapsayarak araştırma alanı genişlemiştir.  Bu anlamıyla da ilahiyat, İslâm dini 

ile ilgili ilimler topluluğunun genel adı olarak kabul edilmektedir. İslâm İlahiyatı 

din ile ilgili bilimler bütünü olarak kabul edildiğinde, ilahiyat alanına giren her ilmi 

disiplinin bütün içinde farklı fakat birbiriyle ilişkili bir görevi yerine getirdiği 

görülür. Onun için İslâm ilahiyatını oluşturan disiplinler birbirinin alternatifi değil, 

tamamlayıcısıdır. Hepsinin ortak niteliği, İslâm’ın ve tarih içindeki yansımalarının 

betimlenmesi, açıklanması ve anlaşılmasıdır. İslâm İlahiyatının bu geniş kapsamlı 

anlamını kazanması, birdenbire değil tarihsel süreç içinde gerçekleşmiştir. 

İlahiyat, kökeni itibariyle İslâm medeniyetine ait bir kavramdır ve ilahî olana 

ilişkin bilgiler topluluğunu ifade eder. Yaklaşık olarak hicri üçüncü asırdan 

itibaren kavram öncelikle İslâm filozofları tarafından metafizik açıdan ele 

alınmıştır. Daha sonra kelami çevrelerde kavramın ele alınmasıyla birlikte 

kavrama, kelamî çerçevede bir anlam yüklenmiştir. Antik Yunan’dan özellikle 

Aristo’dan itibaren bütün bilimleri tek bir çatı altında toplayan bir yaklaşım söz 

konusudur. Bu tasnif içerisinde metafizik bütün bilimlerin şemsiye kavramı olarak 

görülür. İslâm düşünce geleneğinde bu yaklaşım benimsenmişse de İlahiyatın 

felsefenin üstünde özel bir yer mi ifade ettiği ya da felsefenin bir bölümü olarak 

içinde mi kabul edilmesi gerektiği yönünde görüş ayrılıkları olmuştur. İslâm 

düşünce geleneği de bundan ayrılmamıştır. Örneğin ilimlerin sınıflandırılması 

açısından incelendiğinde özellikle Kindî, Fârâbî ve Havârizmî’nin tasniflerinde 

ilahiyat kavramı çok özel bir yer ifade eder ve İslâm bilimlerinin tamamını kuşatan 

şemsiye bir kavram olarak görülür. Ancak kavram, sadece felsefi ve kısmen de 

kelami çevrelerde bu şekilde kullanılır. Onun için on ikinci asırdan sonra yaygınlık 

kazanmamıştır. Dolayısıyla moderniteye kadar ilahiyat kavramının İslâm 

bilimlerinin bütününü temsil ettiği söylenemez. Hatta belki İslâm geleneği özellikle 

sünni gelenekte biraz da menfi bir bakış açısıyla karşılık bulmuştur. Dolayısıyla 19. 

yüzyıla kadar İslâm kültür geleneğindeki birikime “ilahiyat” kavramının dışında 

“el-Ulûmü’l-İslâmiyye”, el-Ulûmü’l-Dîniyye” gibi isimler verilmiş, bu adlar adı 

altında eğitime konu edilmiş, eğitim kurumlarında programı yapılmıştır. 

Türkiye’de medreseler, yirminci yüzyılın başlarına kadar İslâm ilahiyatının 

yapıldığı en yaygın ve yegâne kurumlar olmuşlardır. Devlet, Şeyhülislâmlık 



180                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

kurumu vasıtasıyla bu kurumlara belli müdahale, gözetim ve denetlemelerde 

bulunmuşsa da bu durum dinî yükseköğretimin tarihsel oluşumunu kendi kural 

ve ilkeleriyle sürdürmesinin önünde ciddi bir engel oluşturmamıştır. Fakat 

insanlığın değişim ve gelişimine paralel olarak İslâm dünyasında da hem iç hem 

de dış dinamiklerden kaynaklanan değişim ve dönüşümler yaşanmaya 

başlanmıştır. Moderniteyle birlikte yeni bir kozmoloji ve evren anlayışı, yeni bir 

bilgi anlayışı, yeni bir insan ve toplum tasavvuru ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 

klasik paradigmayla modern paradigma arasında çok ciddi bir mahiyet farkı 

olduğu söylenebilir. İslâm İlahiyatı da bu paradigma değişimi ve gerilimiyle karşı 

karşıya kalmıştır.  

Modern bilim paradigmalarının güç kazanması, medreselerin kendi içine 

kapanan ve kendi özel dünyasında bilgi üreten eğitim kurumları olarak 

görülmeleri problematiğini beraberinde getirmiştir. Medresenin bilgisi bir 

anlamda kendi özel dünyasının bilgisiydi ve kendi toplumsalını kuruyordu ve 

kendi kendine de yetiyordu. Ancak 19. yüzyılda dünyadaki gelişim ve değişimler 

İslâm dünyasını etkisi altına almış ve eğitim-öğretim faaliyetlerine yönelik 

kurumların da örgütsel, finansal, akademik veya istihdam alanlardaki işleyişinin 

gözden geçirilmesi ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. Eğitim alanında ortaya çıkan yeni 

kavramlar, oluşumlar veya yaklaşımlarla Osmanlı devleti de karşı karşıya kalmış 

ve benimsediği eğitim sistemi üzerinde ve özellikle de sisteminin temel 

müesseselerinden olan medrese kurumlarını merkeze alarak mevcut yapılanması 

üzerinde çalışılmaya başlanmıştır. Osmanlı Devleti’nin bu yöndeki çabası öncelikle 

evrensel bilginin değerini fark etmesiyle sonuçlanmıştır. Ancak bu bilginin 

medresede mi yoksa yeni yükseköğretim kurumları içinde mi olabileceği 

konusundaki yaklaşım, medresenin geçmişi dikkate alınarak ikincisi yönünde 

olmuştur. Böylece Osmanlı’da 1 Eylül 1900 yılında İstanbul’da kurulan 

Dârülfünûn-ı Şâhâne içerisindeki “Ulûm-ı Âliye-i Dîniye” (Yüksek Dini İlimler) 

şubesinin açılmasıyla dinî yükseköğretimin hem geleneksel bir anlayışla devam 

ettirilmesi hem de modern üniversite içinde yer alması sağlanmıştır. Öğrenim 

süresi dört yıl olan Ulûm-ı Âliye-i Dîniye’de, Tefsir, Hadis ve Usulü, Fıkıh ve 

Usulü, Kelâm ve Târîh-i Dîn-i İslâm dersleri okutulmuştur. İkinci Meşrutiyet’ten 

sonra Dârülfünûn-ı Şâhâne’nin adı önce Dârülfünûn-ı Osmânî, (1913’de İstanbul 

Dârülfünûnu) olarak değiştirilmiş ve 1912’de Ulûm-ı Âliye-i Dîniyye Şubesi’nin 

adı da Ulûm-ı Şer’iyye’ye dönüştürülmüş, programına ahlak ve tasavvuf, siyer, 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

181 

dinler tarihi, Arap edebiyatı, felsefe gibi bazı dersler de eklenmiştir.1 1914 yılında 

yapılan medrese ıslahatıyla bütün İstanbul medreselerinin “Dâru’l-Hilafeti’l-

Aliyye Medreseleri” adı altında birleştirilmesiyle Ulûm-ı Âliye-i Dîniyye Şubesi, 

“Medresetü’l-Mütehassısîn”a devredilerek kaldırılmıştır.2 Nitekim Türkiye’de 

geleneksel medresenin yanında ilahiyatın yakın tarihi de söz konusu şubeye 

dayanmaktadır.  

Bu makalede, Cumhuriyet dönemi Türkiye’sinde üniversiter sistem içinde 

yer alan dinî yükseköğretimin günümüzdeki işleyişinin, seyrinin ve 

problemlerinin bütüncül bir yaklaşımla ve tarihsel serüveniyle ilişkili bir şekilde 

betimlenmesine ve irdelenmesine odaklanılmıştır.  Cumhuriyet dönemi dinî 

yükseköğretim ile ilgili hem dönemin bütününü hem de son dönemdeki 

gelişmeleri tematik ele alan çok sayıda bilimsel çalışma vardır.3 Ancak bu 

çalışmalarda dinî yükseköğretimin ya din-siyaset veya din-devlet ilişkisi 

çerçevesinde ele alınarak eğitimsel yönünün gölgede kaldığı ya da pedagojik 

açıdan incelenerek etkileşim halinde olduğu dışsal unsurların ikinci planda kaldığı 

görülmektedir. Konunun incelenirken tarih metodolojisi ve ana kaynaklar 

açısından incelenip incelenmediği de ayrıca tartışılması gerekir. Nitekim yüksek 

din öğretiminin farklı yönlerine ve birbirinden farklı yaklaşımlarla odaklanıldığı 

bu çalışmaların her birinden elde edilen verilerin bütüncül bir yaklaşımla üst bir 

analize tabi tutulması da bir ihtiyaç olarak görülmüştür.  

 
1 Halis Ayhan, “İlâhi̇yat Fakültesi”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İslam Araştırmaları Merkezi, 2002.), 

XXII/70-71; Halis Ayhan, Türkiye’de Din Eğitimi (İstanbul: İFAV Yayınları, 1999), 236-237; Mustafa 

Öcal, “İlahiyat Fakültelerinin Tarihçesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1986), 113-

114. 
2 Zeki Salih Zengin, ““II. Meşrutiyet Döneminde Osmanlılarda Medreselerin Islah Çalışmaları”, 

Diyanet İlmi Dergi 34/2 (1998), 46; Ali Yıldırım, Türk Üniversite Tarihi (Ankara: Öteki Yayınevi, 1998), 

193-201. 
3 İsmet Parmaksızoğlu, Türkiye’de Din Eğitimi (Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1966); Beyza Bilgin, 

Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri (Ankara: Emel Matbaacılık, 1980); Halis Ayhan, 

Türkiye’de Din Eğitimi (1920-1998)  (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

1999); Mustafa Usta, Türkiye’de Yüksek Din Eğitiminin Kurumsallaşma ve Ekolleşme Sorunları (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2001); Halit Ev, Türkiye’de Yüksek Din 

Öğretimi Kurumları ve Öğretmen Yetiştirme (İzmir: Tibyan Yayıncılık, 2003); Suat Cebeci, Din Eğitimi 

Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2005); Türkiye’de Yüksek Din Eğitiminin 

Sorunları, Yeniden Yapılanması ve Geleceği Sempozyumu (Isparta: S.D.Ü. İlahiyat Yayınları, 2004); 

Mustafa Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi (İstanbul: Düşünce Kitabevi, 2011); 

Abdullah Akın, Cumhuriyet Dönemi Din Eğitimi (1920-1950) (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011); Mehmet 

Bahçekapılı, Türkiye’de Din Eğitiminin Dönüşümü (1997-2012) (İstanbul: İlim Kültür Derneği Nakış 

Ofset, 2012); Süleyman Akyürek (ed), Bugünün İlahiyatı Nasıl Olmalıdır? Sorunlar ve Çözümler (İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2015); Z. Şeyma Altın (ed), Yüksek Din Öğretimi (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 

Yayınları, 2020); Muhammet Şevki Aydın, Cumhuriyet Döneminde Din Eğitimi Öğretmeni Yetiştirme ve 

İstihdamı (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 2016). 



182                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Çalışma, konuyla ilgili alanyazın taranarak doküman analizi yöntemi 

kullanılarak yapılmıştır. Doküman analizi, “dokümanları incelemek veya 

değerlendirmek için sistematik bir işlem olup anlam çıkarmak, anlayış kazanmak ve ampirik 

bilgi geliştirmek için verilerin incelenmesini ve yorumlanması4”nda kullanılan bir 

yöntemdir. 

1. 1982 Öncesi İlahiyat Fakülteleri  

1.1. Dârul’l-Fünûn İlahiyat Fakültesi 

Dârulfünûn İlahiyat Fakültesi, 3 Mart 1924 tarihli Tevhîd-i Tedrîsat 

Kanunu’nun 4. maddesinin amir hükmüne dayanılarak Medrese-i 

Süleymaniye’nin yerine, yüksek din mütehassısı yetiştirmek üzere 21 Nisan 1340 

(1924) tarihli “İstanbul Dârulfünûnu Talimatnâmesi”nin birinci maddesine göre; 

Tıp, Hukuk, Edebiyat, Fen Fakülteleriyle beraber İstanbul Dârulfünûnu içinde yer 

almıştır.5 Dârulfünûn İlahiyat Fakültesi 7 Mayıs 1924’te açılmıştır.6 

Talimatnâmenin sekizinci maddesine göre 3 yıl süreli olan İlahiyat’ta okutulacak 

dersler şunlardır: “Tefsir ve Tefsir Tarihi, Hadis ve Hadis Tarihi, Fıkıh Tarihi, İçtimaiyat, 

Ahlâk, Din-i İslâm Tarihi, Arap Edebiyatı, Felsefe-i Din, Kelâm Tarihi, İslâm Feylesofları, 

Tasavvuf Tarihi, Felsefe Tarihi, İslâm Bediiyatı, Halihazırdaki İslâm Mezhepleri, Akvâm-ı 

İslâmiye Etnografyası, Türk Tarih-i Dinisi, Tarih-i Edyân”.7 İlahiyat Fakültesi’ne 

öğrenci olabilmek için ise, Talimatnâme’nin kırkıncı maddesi gereğince, resmî ya 

da hususi liselerden mezun olma şartının yanı sıra ayrıca Arapça ve Farsçadan 

imtihana girmek ve başarılı olmak şartını karşılamayı gerektiriyordu.8 Yalnız lise 

derecesindeki İmam ve Hatip Mekteplerinden mezun olanlar da İlahiyat 

Fakültesine kabul olunmaktaydı.9 1926’da çıkarılan bir kararla bütün yüksek 

okullara alınacak öğrencilerin lise mezunu olması şartı getirilmiştir.10  Kapatılan 

Dârülhilâfe medreselerinin yüksek kısımlarından ve Medresetü’l-

Mütehassısîn’den (Medrese-i Süleymaniye’deki) 400’den fazla öğrenci İlahiyat 

Fakültesine aktarılarak  İslâmî bilimlerde yetişmiş ve belli bir seviyeye gelmiş 

 
4 Glenn A. Bowen, “Document Analysis as a Qualitative Research Method”, Qualitative Research 

Journal 9/2 (2009), 27-40. 
5 Faik Reşid Unat, Maarif Düsturu (İstanbul: Devlet Matbaası, 1927), 188. 
6 Vakit, (8 Mayıs 1924), 2.  
7 Unat, Maarif Düsturu, 190. 
8 Unat, Maarif Düsturu, 196. 
9 İstanbul Darülfünunun Şahsiyeti Hükmiyesi Hakkında Kanun, Darülfünun Talimatnamesi (1932), 

32. 
10 Unat, Maarif Düsturu, 270. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

183 

öğrencilerle ve neredeyse tam bir öğretim kadrosuyla bu fakültede öğretime 

başlandı. 

Fakülte öğretime başlar başlamaz eleştirilere de uğradı. İlk eleştiriler 

memleketin ihtiyacına cevap veremeyeceği gerekçesiyle öğretim programına 

yönelik yapıldı. İslâmî bilimlere ilişkin derslerin azlığı ve ikinci derecedeki 

derslerin yoğun olması bu kapsamda yer alan eleştirilerdendir. Yine İslâm’ın 

çatısını oluşturan derslerin iyi bir şekilde öğretimini sağlayan Sarf, Beyân, Bediî, 

Hikmet-i Teşri’, Hilâfiyât-ı Fıkhiye gibi derslerin olmaması da yoğun eleştiriler 

aldı.11 1924 mali yılı bütçesi müzakerelerinde “İlahiyat Fakültesi ve Ücûratı” 

konusu görüşülürken milletvekilleri de İlahiyat programının bir meslek adamı 

yetiştirmekten çok “Tarih-i Edyân Fakültesi”ne dönüştüğüne dair eleştirilerde 

bulunurlar. 12  

Fakülteye getirilen bir diğer eleştiri, fakülteye mahreç olacak mekteplerin 

olmayışı ve fakültenin öğrencisiz kalacağı yönündedir. İmam ve hatip mektebi 

öğrencilerinin lise mezunu olmadıkları gerekçesiyle bu fakülteye kabul 

edilmeyişleri, lise mezunlarının ise dersleri takip edebilecek kadar Arapça 

bilmemeleri ve dolayısıyla burayı tercih etmeyecekleri de ileri sürülmüştür. Bunun 

için Dârülhilâfe medreselerinin altı senelik tâlî kısımlarının “İlahiyat Lisesi” adı ile 

devamının sağlanması istenir.13 Nitekim fakültenin mahreçsiz kaldığı ve tedbirler 

alınması gerektiği konusu Meclis tartışmalarında da gündeme getirilir. .14  

Fakülteye getirilen en önemli eleştiri ise, Seyyid Bey’in fakültenin 

uygulayacağı öğretim programının hedefi ile ilgili açıkladığı şu ilkelerdir: 1) İslâm 

dininin hakkıyla öğrenciler tarafından anlaşılmasının sağlanması. 2) İslâm dininin 

içine karışmış bulunan hurafelerin temizlenmesi. 3) Hadislerin sahihlerinin tesbiti. 

4) Öğrencilerin fukaha sözlerine aşırı bağlılıkları yerine düşünce hürriyetinin 

sağlanması. Bu açıklamalara cevaben ileri sürülen görüş ve düşünceler ise; bu 

ilkelerin geçmiş ulamaya karşı saldırgan bir tutum barındırdığı, ancak geçmiş 

ulemanın ulaştığı İslâm anlayışının dışında bir anlayışa ulaşmanın mümkün 

olmadığı; İslâm’ın içerisinde herhangi bir fazlalığın olmadığı; hadislerin sahih 

olanı ile olmayanının zaten çok önceden belirlendiği ve fıkıhçılara bağlılığın ise 

 
11 Sebilürreşad, “Vebali Müderris Beylerin Boynuna”, (29 Mayıs 1340), XXIV/602, s. 57; Sebilürreşad, 

“İlahiyat Liseleri Milletin İhtiyacatı Diniyyesini Temin İçin Zaruri Tedbirler”, (22 Mayıs 1340), 

XXIV/601, s. 45; Sebilürreşad, “İlahiyat Fakültesi: İlahiyat Fakültesinin Diğer Nevakıs-ı İlmiyesi”, (22 

Mayıs 1340), XXIV/601, s. 43. 
12 Türkiye Büyük Millet Meclisi (TBMM), Zabıt Ceridesi, II, s. 297 vd. 
13  Sebilürreşad,“İlahiyat Liseleri Milletin İhtiyacatı Diniyyesini Temin İçin Zaruri Tedbirler”, 44-45. 
14 TBMM, Zabıt Ceridesi, XVIII, s. 305 vd. 



184                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

onların delillerinin sağlamlığından ileri geldiği şeklindedir..15 İlahiyat Fakültesinin 

öğretim programına yöneltilen eleştirilerin fakültenin öğretim programının yeni 

bir zihniyetle ve öncekilerden farklı hazırlanması, statik bir din anlayışı yerine 

dinamik bir anlayışına temel teşkil edecek bir nitelikte olmasıyla ilişkili ortaya 

çıktığı söylenebilir. Ayrıca programın İslâmî bilimlerin öğrenilmesinde araç 

olabilecek dersleri kapsaması ve klasik islâmî bilimlerle sınırlı kalması ve 

dolayısıyla hedeflerinin gerçekleşmesinin de güç görünmesi yönleriyle de 

eleştiriye açık olduğu belirtilmelidir. Fakültenin öğretim programının dinamik bir 

formdaki inşasına getirilen bu eleştiriler karşısında öğretim üyeleri programın 

tekrar gözden geçirilebileceğini ifade etmişlerdir. 

İlahiyat Fakültesinde benimsenen yenilikçi düşünce yapısı ve bunun öğretim 

programına yansıtılmasının geleneksel zihniyette uyandırdığı olumsuz tutumun 

yası sıra fakültenin âkıbeti üzerinde asıl belirleyici sorunun öğrenci kaynağına 

sahip olmayışıydı. Çünkü İmam ve Hatip Mektebi öğrencilerinin lise düzeyinde 

görülmemekteydi ve Arapça ve Farsça derslerinin liselerden kaldırılması sebebiyle 

diğer liselerdeki öğrencilerin İlahiyat Fakültesini tercih etme eğilimlerini olumsuz 

etkilemişti. Diğer taraftan, teknik ve genel öğretim kurumları yurt geneline geniş 

ölçüde yayılırken ve buralarda öğrenimlerini yapanlara kolaylıklar sağlanırken, 

İlahiyat mezunlarına istihdam alanlarının hazırlanmaması ve fakültenin gelecekle 

ilgili güven vermemesi de bunda oldukça etkili olmuştur. Türk Maarif Tarihi yazarı 

Osman Ergin “burada okuyanlara bir meslek ve maişet vasıtası vaad ve temin 

edilmemesinden dolayı talebesiz kalmış…”16 olduğunu belirtir. 1924’te açılan bu 

fakülteden 1924-1931 yılları arasında 56 öğrenci mezun olmuştur.17 Mezunlara 

öğretmenlik verilmediği gibi, bunlar Diyanet İşleri Başkanlığı’na en alt derecedeki 

maaşla atanmışlardır.18  

1930’lara gelindiğinde İlahiyat Fakültesi ile ilgili tartışmaların merkezinde şu 

fikirler vardır: İhtiyaçlara cevap vermeyen İlahiyat Fakültesi kapatılarak, buraya 

harcanan para müsbet bilimlere ayrılmalıdır. Çünkü talebesi yoktur. İlahiyat, dinî 

ananelerine bağlı toplumlarda vardır. Bizde ise din ulemasını yetiştirme 

 
15 Sebilürreşad, “Seyyid Bey’in İrşadat-i Alimanesi”, (12 Haziran 1340), XXIV/604,  s. 82-85. 
16 Osman Ergin, Türk Maarif Tarihi (İstanbul: Eser Matbaası, 1977), I-IV, s. 1243. 
17 Abdurrahman Siler, Türk Yüksek Öğretiminde Darülfünun (1863 - 1933) (Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 1992), 224, 262. 
18 Ömer Okutan, “Din Eğitimi Öğretmenliği Dünü-Bugünü-Geleceği”, Öğretmen Yeti ̇ştiren 

Yükseköğretim Kurumlarının Dünü-Bugünü-Geleceği̇ Sempozyumu 8-11 Haziran 1987 Tebli̇ğler (Ankara, 

1998), 420. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

185 

konusunda bir istek yoktur. İlahiyat Fakülteleri din propagandası yapan 

kurumlardır. Dinin sosyal bir kurum olarak araştırılması, İlahiyat Fakültelerinde 

değil, sosyoloji kürsülerinde yapılmalıdır. Bugünkü haliyle ilahiyat medresenin bir 

devamıdır ve modern bir Dârülfünûn’un uzvu olmaktan çok uzaktır. Kapatılarak 

tasarrufa gidilmelidir.19 Bu fikirlerin İsviçreli Albert Malche’nin 1931 yılı 

sonlarında Dârülfünûn’un yeniden düzenlenmesi hususunda bir rapor hazırlamak 

üzere Türkiye’ye davet edildiğinde, hazırladığı raporda da yer aldığı görülür. 

Malche 1932 yılında tamamladığı raporunda İlahiyat Fakültesi ile ilgili şunları 

söyler: “Eğer birtakım icabat-ı aliye sebebiyle İlahiyat Fakültesini muhafaza arzu 

edilmekte ise, bu vaziyet karşısında bir mütalaa serdine kalkışmayacağım tabiidir. 

(…) Fakat eğer bu fakülteyi herhangi bir fakülte imiş gibi tetkik ve mütalaa caizse, 

vaziyet-i hazıranın idame edilemeyeceği muhakkaktır. 13 müderrisi ve 3 talebesi 

var. Bu fakülte Ulûm-ı Dîniyye şubesi yahut diyanet ve felsefe-i İslâmiye Tarihi 

şubesi namları altında Batı’daki gibi Edebiyat Fakültesine de raptedilebilir…”20 

Malche raporunda, fakültenin nasıl ve ne şekilde Batı’daki İlahiyat Fakülteleri gibi 

düzenlenebileceğinden ve öğretiminin nasıl ıslah ve organize edileceğinden hiç 

bahsetmemektedir. Ayrıca Malche’nin Batı’daki ilahiyat öğretimi hakkında da 

yeterli bilgiye sahip olmadığı görülmektedir. Ancak Malche’nin istediği şekilde 

bile bir düzenleme yapılsa idi, Edebiyat Fakültesinin diğer bölümleri gibi ilahiyat 

kısmında da lisans öğretimi yapılabilecekti. Fakat hükûmet, ilahiyat öğrenimine 

üniversiteye geçişle birlikte son vermiş ve sadece ilmî araştırmalar yapmak üzere 

edebiyat fakültesine bağlı “İslâm Tetkikleri Enstitüsü”nü kurmuştur.21 İstanbul 

Üniversitesi içinde İlahiyat Fakültesine yer verilmemesiyle de klasik üniversite 

anlayışından uzaklaşılmıştır. Sadece bir araştırma enstitüsü olarak kurulan İslâm 

Tetkikleri Enstitüsü’ne lisans talebesi olarak yazılmak için birçok talebenin 

müracaat etmesi üzerine, konu 6 Kasım 1936’da Edebiyat Fakültesi Meclisinde 

görüşülmüştür. Meclis, fakültenin talimatnamesine göre, enstitünün bir bölüm 

olarak kayıtlı bulunmadığını ve sadece araştırma enstitüsü olduğunu belirterek, 

buraya talebe alınamayacağını kararlaştırmıştır. Adı geçen enstitü 1936’da öğretim 

kadrosunun dağılması üzerine ortadan kalkmıştır. Bütün olumsuz gelişmelere 

rağmen, 9 yıl boyunca öğretim kadrosuyla İslâm kültürüne katkıda bulunmaya 

çalışan İlahiyat Fakültesi 125 sayıdan oluşan ve değerli yazıları içeren İlahiyat 

Fakültesi Mecmuası’nı çıkarmıştır. 

 
19 Vakit, (29 Mayıs 1931), 3; Cumhuriyet, (22 Kasım 1930), 2. 
20 Albert Malche, İstanbul Üniversitesi Hakkında Rapor (Devlet Basımevi, 1939), 44,52. 
21 Cumhuriyet, (23 Haziran 1930), 3. 



186                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

1.2. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Türkiye’de 1982 öncesi dinî yükseköğretimin birinci önemli parçasını, dinî 

yükseköğretimle özdeşleşen İlahiyat Fakültelerinin ve Cumhuriyet döneminin ilk 

ilahiyatı olan Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi oluşturur. Çok partili hayata 

geçişle beraber din eğitiminin örgün eğitim kurumlarında tekrar yer alması 

gündeme gelmiştir. Cumhuriyet Halk Partisi’nin 1947 yılında düzenlenen VII. 

Kurultayı’nda hükümete sunulmak üzere “İmam-Hatip Okullarından başka, bir de 

yüksek din bilginleri ve mütefekkirleri yetiştirmek üzere üniversitede bir İslâm 

İlahiyat Fakültesi kurulması lüzumlu görülmüş ve kabul edilmiştir.”22 tavsiye 

kararı alınmıştır. 1948’de de konuyu incelemek üzere Cumhuriyet Halk Partisince 

17 kişilik bir komisyon kurulmuştur. Komisyonun kararının da kurultay önerisi 

doğrultusunda çıkması üzerine öneriler hükümetçe benimsenerek dönemin Milli 

Eğitim Bakanı Tahsin Banguoğlu tarafından hazırlıklar yapılarak teklif hazırlanmış 

ve 9 Mayıs 1949’da Meclise getirilmiştir. Türkiye Büyük Millet Meclisinde yapılan 

uzun müzakerelerde23, medreseden farklı olacak bir İlahiyat Fakültesi açma 

vurgusu yapılırken, bilgi üretmeye dikkat çekilmiştir. Ayrıca dini, Batılı 

örneklerinde olduğu gibi, bilimsel yöntemle araştırmak da vurgulanmıştır. 

Teklifte, Ankara Üniversitesi Senatosunun karar gerekçesine de atıfta bulunularak 

şu ifadelere yer verilmiştir. “Din meselelerinin sağlam ve ilmi esaslara göre 

incelenmesini mümkün kılmak, mesleki bilgisi kuvvetli ve düşünüşünde ihâtalı 

din adamlarının yetişebilmesi için lüzumlu şartları sağlamak maksadıyla 

memleketimizde de garptaki örneklerine benzer bir İlahiyat Fakültesinin 

kurulmasını kararlaştıran Ankara Üniversitesi Senatosu…”24 Böylece 4 Haziran 

1949 tarihinde Ankara Üniversitesi’ne bağlı olarak bir İlahiyat Fakültesi kurulmuş 

ve 21 Kasım 1949’da Ankara Cebeci’de bulunan hukuk fakültesi içinde bir bölümde 

eğitim-öğretime başlamıştır. 

Ankara Üniversitesine bağlı olarak açılan fakültenin isminin “İslâm İlahiyat 

Fakültesi” olması, kuruluş sürecinde gündeme gelmiştir. Fakülteyi açma teklifini 

hazırlayan ve sunan Ankara Üniversitesi Senatosunun İlahiyat tasavvuru ve 

tasarımı fakültenin isim teklifi üzerinde belirleyici olmuştur. Kuruluş sürecindeki 

teklif ve müzakerelerde Batı’daki teoloji fakültelerine benzer bir İslâm İlahiyat 

 
22 Selâmet Mecmuası, (12 Mart 1948), 2/43, s. 5 vd.  
23 Müzakereler için bk. Türkiye Büyük Millet Meclisi (TBMM), Tutanak Dergisi, Dönem. VIII, Toplantı. 

3, 20/277-284. 
24 TBMM, Tutanak Dergisi, Dönem. VIII, Toplantı. 3, 20/279. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

187 

Fakültesi nitelemesi yapılırken iki hususun ön plana çıkarıldığı görülür: Biri, 

açılması gereken genel bir İlahiyat Fakültesi değil, İslâm İlahiyat Fakültesi olduğu, 

diğeri ise bu fakültenin, İslâm dinini bilimsel usullerle araştıran bir kurum 

olduğudur. Daha sonra İslâm nitelemesine sahip bir isimle her ne kadar 

kurulmamış olsa da İslâm dinini ilmî usullerle araştıran ve öğreten bir fakülte 

olması hedefi doğrultusunda hareket edilmiştir. Nitekim 1968’de yeniden 

düzenlenen ve “Fakültemizin kuruluş gayesine uygun olarak düşünüşünde ihâtalı 

ve mesleki bilgisi kuvvetli din adamları yetiştirmek…” üzere yapılan İlahiyat 

Fakültesi Öğretim ve İmtihan Yönetmeliğinin 3. Maddesine bağlı ders programıyla 

Tefsir ve Hadis dersleri son iki sınıfta ikişer saat artırılarak altışar saatten sekizer 

saate çıkarılmıştır. İslâm Hukuku dersi için de aynı talep de bulunulmuştur.25 

AÜ İlahiyat Fakültesi ortaöğretim üzerine dört yıl süreli bir fakülte olarak 

kurulmuştur. 1949-1950 öğretim yılından itibaren programlarda yıllara ve 

dönemlere göre değişmekle beraber 1972-1973 öğretim yılına kadar okutulan 

dersler şunlardır: “Mukayeseli Dinler Tarihi, İslâm Dini ve Mezhepleri Tarihi, 

İslâm Sanatları Tarihi, Arapça, Farsça, Yabancı Dil (Frans. İn. Alm.), Mantık, 

Sosyoloji ve Ahlak, Tefsir, Hadis, Psikoloji ve Din Felsefesi, İslâm İlimleri Tarihi, 

Klasik Türkçe Dini Metinler, Kur’an ve İslâm Dini Esasları, İslâm Tarihi, Din 

Psikolojisi, Din Sosyolojisi, Felsefe ve Mantık, Kelam, İslâm Felsefesi ve Filozofları, 

Dinler Tarihi, İslâm Hukuku, Terbiye ve Öğretim Usulleri, Tasavvuf Tarihi, Türk 

ve İslâm Tezyinatı Sanatları Tarihi ve Paleografi.”26 Başlangıçta ilk sınıfta okutulan 

dil veya mantık dersleri gibi  daha çok alet ilimleri sonraki yıllarda ise tefsir, hadis, 

İslâm Hukuku dersleri gibi amaç ilimleri öğretim programlarında yer almıştır. 

Bunda fakültenin başlangıçtaki öğretim kadrosu eksikliği ve akademik 

yapılanmasının buna paralel olarak zaman içinde oluşması etkili olmuştur. 

AÜ İlahiyat Fakültesinde 1972-1973 öğretim yılından itibaren lisans 

seviyesinde diplomaya yönelik Tefsir ve Hadis (Temel İslâm Bilimleri) Bölümü ile 

Kelam ve İslâm Felsefesi Bölümü oluşturularak beş yıl süreli öğrenim yapılmaya 

başlanmıştır. İlk üç yıl ortak son iki yıl ise bölümlere göre dersler okutulmuştur. 

Öğrencilere program dışı pedagojik formasyon derslerini okuma imkânı da 

 
25 Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim Programları 

Gelişimi (1949-2019)”, 76. 
26 Bk. Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim 

Programları Gelişimi (1949-2019)”. 



188                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

sağlanmıştır.27 Fakültenin 1972 yılındaki programında yer alan dersler ise şöyledir: 

“Kur’ân, İslâm Dini Esasları, Felsefeye Giriş, Arapça, Batı Dili, İslâm Tarihi, Felsefe 

Tarihi, Mantık, Türk İslâm Edebiyatı, Din Sosyolojisi, Din Psikolojisi, Farsça, Tefsir, 

Hadis, İslâm Hukuku, İslâm Mezhepleri Tarihi, Dinler Tarihi, Sistematik Kelâm, 

Türk İslâm Sanatları Tarihi, İslâm Felsefesi ve Filozofları, Kelâm, İslâm Kurumları 

Tarihi, Dini Türk Musikisi, Pedagoji, Türk Devrim Tarihi, Bilimler Tarihi, Din 

Felsefesi, Felsefe Tarihi.”28  

AÜ İlahiyat Fakültesinde 1952 yılından itibaren fakültenin yapılanmasına 

kürsü sistemiyle başlanıldığı ve bazı kürsü başkanlarının belirlendiği görülür. 

Kürsü sistemi, 1974 tarih ve 1750 sayılı Üniversiteler Kanunun 37. maddesi gereği 

netlik kazanmış ve fakülte kürsü sistemine göre yapılandırılmıştır. Kürsüler 

şunlardır: “Tefsir, Hadis, İslâm Tarihi, Türk-İslâm Sanatları Tarihi, İslâm Felsefesi 

ve Filozofları, Felsefe Tarihi, Din Sosyolojisi, Din Psikolojisi, Dinler Tarihi, Türk-

İslâm Edebiyatı, Mezhepler Tarihi, Sistematik Felsefe ve Mantık, Kelam, Tasavvuf 

Tarihi, İslâm Kurumları Tarihi, Türk Din Musikisi.”29 

AÜ İlahiyat Fakültesine, açılışından 1971-1972 öğretim yılına kadar 

dönemdeki mevzuata göre sadece genel lise mezunları kabul edilmiştir. İmam-

hatip okulu mezunları fark derslerini verdikten sonra genel lise diploması alarak 

fakülteye girebilmişlerdir.30 Mezunları, mezun oldukları bölüm dikkate 

alınmaksızın, İmam-Hatip Liselerinde meslek dersleri öğretmeni, ortaöğretim 

kurumlarına din bilgisi öğretmeni olarak ya da Diyanet İşleri Başkanlığı’nda din 

hizmetleri personeli olarak görev alabilmişlerdir.31  

AÜ İlahiyat Fakültesi, kuruluşundan itibaren geliştirdiği öğretim 

programları ve akademik yapılanmasıyla giderek kendi akademik kadrosunu 

güçlendirerek gelişmiştir. Çıkardığı ilmi dergi, yayınları, diğer akademik 

faaliyetlerinin yanı sıra daha sonraki yıllarda yeni açılan dengi fakültelere verdiği 

akademik personel ile dinî yükseköğretime önemli katkılarda bulunmuştur. 

 
27 Muhammet Şevki Aydın, “Öğretmen Yetiştiren Kurumlar Olarak İlahiyat Fakülteleri”, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6 (1995), 63. 
28 Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim Programları 

Gelişimi (1949-2019)”,91. 
29 Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim Programları 

Gelişimi (1949-2019)”, 74. 
30 Halit Ev, “Yükseköğretimde Din Öğretimi”, Din Eğitimi, ed. Mustafa Köylü - Nurullah Altaş 

(Ankara: 250-282, 2012), 254. 
31 Mustafa Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi (İstanbul: Düşünce Kitabevi, 2011), 404. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

189 

1.3. Yüksek İslâm Enstitüleri 

Türkiye’de 1982 öncesi dinî yükseköğretimin ikinci önemli parçasını Yüksek 

İslâm Enstitüleri oluşturur. 1951 yılında İmam Hatip Okullarının açılması ve 

ortaokul öğretim programlarına isteğe bağlı din derslerinin konmasıyla MEB’in 

din öğretimi kapsamındaki personel ihtiyacı artmıştır. Ayrıca zamanla Diyanet 

İşleri Başkanlığının da din ve eğitim hizmetlerindeki istihdam alanı çeşitlenmiş ve 

genişlemiştir. AÜ İlahiyat Fakültesi söz konusu kurumların bünyesinde hizmet 

verecek yetişmiş eleman ihtiyacını tek başına karşılaması güçleşmiştir. Diğer 

taraftan İlahiyat Fakültesinin genel lise mezunlarını kabul etmesine karşın İmam 

Hatip Okullarının canlılık kazanması ve mezun vermeye başlaması, bu okul 

mezunlarının yönelecekleri dini yükseköğretim ihtiyacını ortaya çıkarmıştır. 

Bunun üzerine 1959’da Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlı olarak yüksekokul 

statüsünde dört yıl süreli İstanbul’da ilk Yüksek İslâm Enstitüsü kurulmuştur. 

Yalnızca İmam-Hatip Okulu mezunlarının kayıt yaptırabildikleri enstitü 19 Kasım 

1959 yılında eğitim öğretime başlamıştır.32 İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsünden 

sonra sırasıyla (24 Kasım 1962) Konya, (12 Aralık 1965) Kayseri, (25 Ağustos 1966) 

İzmir, (30 Temmuz 1969) Erzurum, (28 Kasım 1975) Bursa, (1976) Samsun ve (1980) 

Yozgat’ta Yüksek İslâm Enstitüleri açılmıştır.33 

İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsünün resmi işlemleri başlangıçta Öğretmen 

Okulları Genel Müdürlüğü’nce yürütülmüştür. Ancak 1961 yılından itibaren ise 

Milli Eğitim Bakanlığı bünyesinde İmam hatip okullarının, Yüksek İslâm 

Enstitülerinin ve okullardaki din derslerinin işleyişiyle ilgilenmek üzere kurulan 

Din Eğitimi Müdürlüğüne bağlanmıştır. 1964’de genel müdürlük seviyesine 

yükseltilen bu kurum 1983 yılında da Din Öğretimi Genel Müdürlüğü olarak 

değiştirilmiştir. Enstitünün, MEB’in Din Eğitimi Müdürlüğüne bağlanmasıyla o 

tarihteki adıyla Talim ve Terbiye Dairesi’nin 31 Temmuz 1961 tarih ve 211 sayılı 

kararı ile İslâm Enstitülerine yönelik ilk kez bir yönetmelik çıkarılmıştır. Bu 

yönetmelikte Yüksek İslâm Enstitülerinin tanımı ve görevi şu şekilde 

belirlenmiştir: “Yüksek İslâm Enstitüsü, İslâm dininin esaslarına sadık kalarak müsbet 

ilmin ışığı altında İslâm ilimlerini ve bunlara yardımcı ilimleri öğreterek İmam-Hatip 

okullarıyla ilköğretim okulları ve diğer öğretim müesseselerine öğretmen yetiştirmek ve 

aynı okullardaki din dersleri öğretmenlerinin meslekî gelişmelerine yardım etmek suretiyle 

Millî Eğitim Bakanlığı’nca kurulmuş bir yüksek okuldur. Bu müessese Millî Eğitim 

 
32 Suat Cebeci, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2005), 195. 
33 Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 415. 



190                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Bakanlığı’nın ihtiyaçları dışında Diyanet İşleri Teşkilâtına müftü, vâiz vb. din elemanlarını 

yetiştirmekle de vazifelidir. Enstitü ayrıca, Türkiye’de İslâm ilimleri alanında 

araştırmalarda bulunmak ve araştırma neticelerini yurt ve dünya ilim âlemine sunmak 

amacıyla da görevlidir.” 

Talim Terbiye Dairesi’nin 24 Eylül 1959 tarih ve 240 sayılı kararı ile İstanbul 

Yüksek İslâm Enstitüsünün 1959-1960 yılı programında yer alan dersler şunlardır: 

“Kur’ân-ı Kerîm, Vücûh İlmi, Tefsir, Belâgat-ı Kur’âniyye, Hadis, Siyer, İlm-i 

Tevhid, Kelâm, İslâm Hukuku, Fıkıh, Usûl-i Fıkıh, İslâm Dini ve Mezhepleri Tarihi, 

Mukayeseli Dinler Tarihi, İslâmî Türk Edebiyatı Tarihi, Tasavvuf Tarihi, Ahlak, 

Mantık, İslâm Tarihi, İslâm Felsefesi, Muasır İslâm Ülkeleri Tarih ve Coğrafyası, 

Arap Dili ve Edebiyatı, Din Psikolojisi, İslâm Sanatları Tarihi, Hitabet ve İrşad, Dinî 

Mûsiki, Yabancı Dil (Almanca, Fransızca, İngilizce), İnkılâp Tarihi.” 

1972’de Yüksek İslâm Enstitülerinin programlarında bazı yenilikler 

yapılmıştır. Bu kapsamda 1972-1973 öğretim yılından itibaren enstitünün 

programlarında, öğretmenlik meslek dersleri ile birlikte din hizmetleri alanına 

yönelik bazı yeni dersler de yer almıştır. Yüksek İslâm Enstitüsünün 1972 yılı 

programında yer alan derler şöyledir: “Kur’ân-ı Kerîm, Tefsir, Hadis, Fıkıh, Kelâm 

ve İslâm Düşüncesi, İslâm ve Ahlakı, Siyer ve İslâm Tarihi, İslâm Mezhepleri 

Tarihi, Tasavvuf ve Tarihi, İslâmî Türk Edebiyatı Tarihi, Hitabet ve İrşad, Mesleki 

Türk Musikisi, Arap Dili Edebiyatı, Farsça, İslâm Türk Medeniyeti Tarihi, Din 

Psikolojisi, Din Sosyolojisi, Dinler Tarihi, Sistematik Felsefe ve Mantık, Teşkilat ve 

İdare, Seminer, Halk Eğitimi ve Toplum Kalkınması, Türk İnkılâp Tarihi, Yabancı 

Dil. Yine bu yıla ait pedagojik formasyon dersleri şöyle sıralanmaktadır: Ruh 

Sağlığı ve Rehberlik, Ölçme ve Değerlendirme, Eğitim Sosyolojisi, Öğretim 

Bilgisi.”34 

1979 yılında bir değişikliğe daha gidilerek ilk iki yılda genel eğitim verilmesi, 

üçüncü sınıfta ise öğrencilerin Tefsir-Hadis, Fıkıh-Kelâm ve İslâm Dini ve Esasları 

olmak üzere üç ayrı bölüme ayrılması kararlaştırılmıştır. 1979 yılı programında yer 

alan derler şöyledir: “Türkçe Kompozisyon, Edebiyat, Osmanlıca, İslâm Türk 

Medeniyeti Tarihi, Mantık-Felsefe, Türk Devrim Tarihi, Yabancı Dil, Seçmeli 

Dersler, (Mesleki Türk Musikisi, Hüsn-i Hat, Kütüphanecilik, Paleografi, 

Mezhepler Tarihi), Kur’ân-ı Kerîm, Arap Dili ve Edebiyatı, Tefsir, Hadis, Fıkıh, 

Kelâm, İslâm Dini ve Esasları, Siyer ve İslâm Tarihi, İslâm Ahlakı, İslâm Mezhepleri 

 
34 Milli Eğitim Bakanlığı (MEB), Tebliğler Dergisi, 1682 (13 Aralık 1971), 255.   



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

191 

Tarihi, Dinler Tarihi, Tasavvuf ve İrşad, Din Psikolojisi, Din Sosyolojisi, Eğitime 

Giriş, Eğitim Psikolojisi, Genel Öğretim Metotları, Ölçme ve Değerlendirme, Eğitim 

İdareciliği, Eğitim Sosyolojisi, Araştırma Teknikleri.”35 

İlk yıllarda Yüksek İslâm Enstitülerine İmam-Hatip Okulu mezunları kabul 

edilmiştir. 1973 Milli Eğitim Temel Kanunu ile lise statüsüne kavuşunca 

mezunlarına üniversiteye giriş hakkı tanınmıştır. Üniversite Öğrenci Seçme ve 

Yerleştirme Merkezince yapılan öğrenci seçme sınavında belli bir puanı alan 

mezunlar Yüksek İslâm Enstitüsüne ön kayıt, enstitü müdürlükleri tarafından 

açılan Kur’an-ı Kerim ve Arapça sözlü sınavını başaranlar da kesin kayıt hakkı 

kazanmışlardır. İlk yıllarda İmam-Hatip Okullarına kız öğrenciler alınmadığı için 

Yüksek İslâm Enstitülerine sadece erkek mezunlar girmiştir. 1960’ların sonunda 

İmam-Hatip Okullarına kız öğrenci alınmaya başlandı, ancak 1971 yılında çıkarılan 

yönetmeliklerle İmam-Hatip Okulu ve yüksek İslâm Enstitüsüne giriş için erkek 

olmak şartı konulmuştur. Ancak 1976 yılında Danıştay tarafından, bu şart 

Anayasada yer alan eğitimde fırsat eşitliği ilkesine aykırı bulunarak iptal edilmiş 

ve böylece söz konusu bu engel ortadan kaldırılmıştır.36 

Yüksek İslâm Enstitülerinin MEB’in okullardaki din derslerine ve İmam-

Hatip Okullarındaki meslek derslerine ve yine DİB’in din ve eğitim hizmetlerine 

yönelik personel ihtiyacına yetişmiş eleman sağlaması açısından Türkiye’deki din 

eğitimi ve hizmetlerinin yürütülmesine kaydadeğer katkı sağladığı söylenebilir. 

Ancak Yüksek İslâm Enstitülerinin yüksekokul statüsünde olması, lisansüstü 

eğitim yaptırma imkânının olmaması ve öğretim elemanı kadrosunun güçlü 

olmaması gibi bazı yönleriyle zayıf kaldığı da belirtilebilir37 

1.4. Erzurum Atatürk Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi 

1982 öncesi dini yükseköğretimdeki gelişmelerden biri de Erzurum Atatürk 

Üniversitesine bağlı İslâmî İlimler Fakültesi’nin açılışıdır. 1971-1972 öğretim 

yılında öğretime başlayan bu fakülte Cumhuriyet döneminde bu isimle açılan ilk 

yüksek din öğretimi kurumudur. İslâmî İlimler Fakültesinin kuruluş amacı 

şöyledir: ““Kütüphanemizi dolduran her çeşit kitabı ve arşivlerimizi dolduran her çeşit 

vesikayı çözüp değerlendirecek, Müslüman Türk kültürünü, bilimsel kaynaklarına 

 
35 Milli Eğitim Bakanlığı (MEB), Tebliğler Dergisi, 1975 (6 Mart 1978), 69-70.   
36 Öcal, “İlahiyat Fakültelerinin Tarihçesi”, 116-117. 
37 Halis Ayhan, “Yüksek İslâm Enstitülerinde Din Eğitimi ve Problemleri”, Türkiye I. Din Eğitimi 

Semineri (23-25 Nisan 1981) (İstanbul: İlahiyat Vakfı Yayınları, 1982), 374-375; Öcal, Osmanlı’dan 

Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 416-422. 



192                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

inebilecek kapasitede İslâmî ilimler bilen, tedrisi amaçlanan din eğitiminin orta ve yüksek 

dereceli okullarda öğretmenliğini yapabilecek, araştırmacı ve öğretim elemanı olarak 

üniversitelerde, memleketi kalkındırmada manevi cephe teşkil etmek üzere Diyanet İşleri 

Başkanlığında istihdam edilecek pedagojik şahsiyet kazanmış nesiller yetiştirmek.”38 Bu 

ifadelerden hareketle fakültenin kuruluş amacının, Ankara İlahiyat Fakültesinin ve 

diğer Yüksek İslâm Enstitülerinin kuruluş amacıyla örtüştüğü anlaşılmaktadır  

İslâmî İlimler Fakültesi beş yıl sürelidir. İlk yıl hazırlık sınıfı, bir ve ikinci sınıf 

dersleri ortak, üçüncü sınıftan itibaren de Tefsir ve Hadis Bölümü, Kelâm ve İslâm 

Felsefesi Bölümü, Fıkıh ve İslâm Hukuku Bölümü, İslâm Dil ve Edebiyatları 

Bölümüne ayrılmıştır. 1975-197676 yılında fakültedeki bölümler, dördüncü sınıftan 

itibaren Tefsir ve Hadis Bölümü ile Kelâm ve İslâm Felsefesi Bölümü olmak üzere 

ikiye indirilmiştir. 1977-1978’de ise bölümleşmenin, mezunların atamalarında 

herhangi bir etkisi olmaması üzerine bölümleşme kaldırılarak tek program 

uygulanmıştır.39 

İslâmî İlimler Fakültesinde okutulan dersler çok çeşitli olup Yüksek İslâm 

Enstitülerinin programına yakındır. Hatta bu yönüyle de eleştirilmiştir. Öğretmen 

olmak isteyenlere pedagojik formasyon dersleri de verilmiştir. Fakülteye, 

üniversitenin kararıyla meslek okulu mezunları için %40 kontenjan ayırmıştır. 

Böylece İmam-Hatip Okulu mezunlarına üniversiteye girebilme fırsatı, Yüksek 

İslâm Enstitüsü mezunlarına da lisansüstü eğitim yapma imkânı oluşturmuştur.40 

2. 1982 SONRASI İLAHİYAT FAKÜLTELERİ 

2.1. 1982-1997 Yılları Arasındaki Gelişmeler 

12 Eylül 1980 askerî darbesi sonrasında 6 Kasım 1981 tarihinde 2547 sayılı 

“Yüksek Öğretim Kanunu”41 yürürlüğe girdi. Bu Kanunu’nun 2. maddesi uyarınca 

yükseköğretim üst kuruluşları, bütün yükseköğretim kurumları, bağlı birimleri ve 

bunlarla ilgili faaliyet esasları 2547 sayılı Kanun’un kapsamına alındı. 1982 öncesi 

eğitim öğretim yapan bütün dini yükseköğretim kurumları da 2547 sayılı 

Kanun’un kapsamına girmiş oldu. 20 Temmuz 1982 tarihinde çıkarılan 41 Sayılı 

Kanun Hükmünde Kararname42 ile de Yüksek İslâm Enstitüleri, İlahiyat 

 
38  Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 424-425. 
39 Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi, 425-426. 
40 Ayhan, Türkiye’de Din Eğitimi, 223; Ev, “Yükseköğretimde Din Öğretimi”, 259. 
41 T.C. Resmi Gazete (6 Kasım 1981), sayı.17506.   
42 T.C. Resmi Gazete (20 Temmuz 1982), sayı.17760.   



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

193 

Fakültelerine dönüştürülerek bulundukları illerdeki üniversitelere bağlandı. Bu 

çerçevede Erzurum’daki Atatürk Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi ile Erzurum 

Yüksek İslâm Enstitüsü birleştirilerek İlahiyat Fakültesi adıyla Atatürk 

Üniversitesi’ne, İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsü Marmara Üniversitesi’ne, Konya 

Yüksek İslâm Enstitüsü Selçuk Üniversitesi’ne, Kayseri Yüksek İslâm Enstitüsü 

Erciyes Üniversitesi’ne, İzmir Yüksek İslâm Enstitüsü Dokuz Eylül Üniversitesi’ne, 

Bursa Yüksek İslâm Enstitüsü Uludağ Üniversitesi’ne, Samsun Yüksek İslâm 

Enstitüsü Ondokuz Mayıs Üniversitesi’ne bağlandı. 1980 yılında açılan Yozgat 

Yüksek İslâm Enstitüsü ise kapatılmıştır.  

1982 sonrası dini yükseköğretimdeki değişim sonucunda 1982-1983 öğretim 

yılından itibaren sekiz tane dini yükseköğretim kurumu “İlahiyat Fakültesi” adıyla 

eğitim-öğretime başlamıştır. Fakültelerin öğretim süresi, zorunlu hazırlık üzerine 

dört yıl sürelidir. Hazırlık sınıfında Arapça (20 saat), Kur’an-ı Kerim (5 saat) ve 

İslâm Dini Esasları (1 saat) dersleri okutulmuştur. Diğer sınıflarda ise zorunlu ve 

seçmeli derslerden oluşan ortak bir program uygulanmıştır. Programlardaki en 

önemli gelişme ise pedagojik formasyon derslerinin öğretim programına dahil 

edilerek İlahiyat Fakültelerinin öğretmen yetiştiren bir kuruma dönüştürülmüş 

olmasıdır. Fakültelerin öğretim programında yer alan dersler şunlardır: “Arapça, 

Kur’an-ı Kerim, İslâm Dini Esasları, Tefsir Usûlü, Hadis Usûlü, Tefsir, Hadis, İslâm 

Hukuk Usûlü, İslâm Hukuku, İslâm Mezhepleri Tarihi, Kelâm, Tasavvuf, Türk-

İslâm Edebiyatı, Türk-İslâm Sanatları Tarihi, Dinler Tarihi, Din Sosyolojisi, Din 

Psikolojisi, Din Eğitimi, Din Felsefesi, İslâm Kurumları Tarihi, İslâm Tarihi, 

Yeniçağ Felsefesi Tarihi, Mantık, İlkçağ Felsefesi Tarihi, İslâm Felsefesi Tarihi, 

Seçmeli (Musiki- Paleografi-Farsça), Atatürk İlke ve İnkılâpları, Araştırma 

Teknikleri, Eğitime Giriş, Eğitim Sosyolojisi, Eğitim Psikolojisi, Eğitim Yönetimi, 

Eğitim Programları ve Öğretim Yöntemleri, Eğitimde Ölçme ve Değerlendirme, 

Eğitim Teknolojisi, Rehberlik, DKAB Özel Öğretim Yöntemleri, Uygulama, Türk 

Dili, Yabancı Dil, Beden Eğitimi ve Güzel Sanatlar.”43 İlahiyat fakültesi öğretim 

programı yaklaşık %60’ı alan, %30’u genel kültür, %10’u ise pedagojik formasyon 

derslerinden oluşmaktadır. Fakülteye kayıt için genel ve meslek lisesi mezunu 

olma ve üniversiteye giriş sınavından yeterli puan alma şartı getirilmiştir. Hazırlık 

sınıfında yapılan muafiyet sınavında başarı gösteren öğrenciler birinci sınıftan 

öğrenimlerine devam etmiştir. Tek tip diploma veren İlahiyat Fakültesi mezunları 

 
43 Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim Programları 

Gelişimi (1949-2019)", 93. 



194                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

başta Milli Eğitim Bakanlığı olmak üzere Diyanet İşleri Başkanlığı kadrolarında 

görev alabilmişlerdir.  

Üniversite içindeki akademik birimler olarak İlahiyat Fakültelerinde 

akademik yapılanma da yapılmıştır. 1991 yılına kadar “Tefsir ve Hadis Bölümü”, 

“Kelam ve İslâm Felsefesi Bölümü” ve” İslâm Medeniyeti ve Sosyal Bilimler 

Bölümü”44 1991-1992 yılından itibaren ise bu akademik-idari bölümlerin isimleri 

“Temel İslâm Bilimleri”, “Felsefe ve Din Bilimleri” ve “İslâm Tarihi ve Sanatları” 

olarak belirlenmiştir.45 Bu akademik yapılanma, mezunların istihdamına yönelik 

olmayıp akademik personelin hangi bilim alanlarında istihdam edilecekleri ve 

müfredattaki derslerin dağılımının belirlenmesine yöneliktir. 

Tablo 1: 1991’den Günümüze Kadar Devam Eden Bölümleşmenin Disiplinlere 

Göre Dağılımı  

Temel İslâm 

Bilimleri Bölümü 

Felsefe ve Din 

Bilimleri 

Bölümü 

İslâm Tarihi ve 

Sanatları Bölümü 

Tefsir Mantık İslâm Tarihi 

İslâm Hukuku Din Felsefesi Türk-İslâm 

Edebiyatı 

Kelam İslâm Felsefesi Türk-İslâm 

Sanatları Tarihi 

Hadis Felsefe Tarihi Türk Din Musikisi 

İslâm Mezhepleri 

tarihi 

Dinler Tarihi  

Tasavvuf Din Psikolojisi  

Arap Dili ve 

Belağatı 

Din Sosyolojisi  

 Din Eğitimi  

1982-83 eğitim-öğretim yılında sayısı sekiz olan İlahiyat Fakültelerine 

1980’lerin sonlarına doğru yenileri de eklenmeye başlamıştır. Bunlar: “Şanlıurfa 

(Gaziantep Üniversitesi, 1987, daha sonra Harran Üniversitesi’ne bağlanmıştır), 

İstanbul (İstanbul Üniversitesi, 1992), Sivas (Cumhuriyet Üniversitesi, 1992), 

Darende (İnönü Üniversitesi, 1992, daha sonra Malatya’ya nakledilmiştir), Van 

(Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 1993), Rize (Karadeniz Teknik Üniversitesi, 1993), 

Çorum (Gazi Üniversitesi, 1993), Diyarbakır (Dicle Üniversitesi, 1993), Adana 

(Çukurova Üniversitesi, 1993), Isparta (Süleyman Demirel Üniversitesi, 1993), 

Adapazarı (Sakarya Üniversitesi, 1993), Elazığ (Fırat Üniversitesi, 1994), Çanakkale 

 
44 Münir Koştaş, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 31/1 (1990), 12. 
45 Münir Koştaş, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (Dünü, Bugünü)”, Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 41/4 (1999), 141-184. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

195 

(Onsekiz Mart Üniversitesi, 1995), Eskişehir (Osman Gazi Üniversitesi, 1995), 

Antalya (Akdeniz Üniversitesi, 1995) ve Kahramanmaraş’ta (Sütçü İmam 

Üniversitesi, 1996) İlahiyat Fakülteleri şeklindedir.” Böylece İlahiyat Fakültesi 

sayısı 24’e ulaşmıştır. Antalya ve Eskişehir İlahiyat Fakülteleri kurulmuş olmasına 

rağmen bunlara öğrenci alınmamıştır. 

1982 sonrası dini yükseköğretimindeki en önemli gelişme, enstitü-fakülte 

ayrımının sona ermesi ve dinî yükseköğretimin üniversite içine alınmış olmasıdır. 

Bunun yanı sıra zorunlu Arapça hazırlık sınıfı konulması, pedagojik formasyon 

derslerinin program içine alınması, akademik yapılanma gibi olumlu gelişmeler de 

olmuştur. Ancak bu gelişmeler beraberinde bazı eleştirileri de gündeme getirmiştir  

1982 sonra dinî yükseköğretimdeki gelişmelerden biri de Diyanet İşleri 

Başkanlığının önerisi46 üzerine YÖK Yürütme Kurulunun 29 Aralık 1988’deki 

kararıyla İlahiyat Meslek Yüksekokullarının kurulmasıdır. Karar doğrultusunda 

önce Ankara, İstanbul (Marmara), İzmir (Dokuz Eylül), Bursa (Uludağ) 

Üniversitesine daha sonra 1991’de alınan bir kararla Erzincan (Erzurum Atatürk 

Üniversitesi) ve 1994’de alınan bir kararla da Trabzon (Karadeniz Teknik 

Üniversitesi) ve Van (Yüzüncü yıl Üniversitesi) İlahiyat Fakülteleri Dekanlıklarına 

bağlı 2 (iki) yıl öğretim süreli ilâhiyat meslek yüksek okulları açılmasını 

kararlaştırmıştır. Ankara’da kurulması kararlaştırılmasına rağmen açılmamıştır. 

Diğerlerine ise öğrenci alınarak öğretim yapılmıştır. İlâhiyat meslek yüksek 

okulları “din görevlilerinin meslekî yönden gelişmelerine yardımcı olmak ve dinî 

hizmetlerinin kalitesini artırmak” amaçlı kurulmuşlardır.  

İlâhiyat meslek yüksek okullarına öğrenci olabilmek için İmam-Hatip Lisesi 

mezunu olmak ve Diyanet İşleri Başkanlığında en az iki yıl görev yapmış olmak 

şartı getirilmiştir. Öğretim programında yer alan dersler ise şunlardır: Alan 

dersleri: “Kur’an-ı Kerim, Arapça Metinler, Tefsir, Hadis, İslâm Dini Esasları, Türk 

İslâm Düşüncesi Tarihi, İslâm Ülkeleri Tarih ve Coğrafyası, Din Eğitimi, Din 

Hizmetleri Sosyolojisi ve Psikolojisi, Hitabet, Dinler Tarihi (Yaşayan Dinler), Dini 

Musiki. Pedagojik formasyon dersleri: Eğitim Sosyolojisi, Eğitim Psikolojisi, Ölçme 

ve Değerlendirme, Genel Öğretim Metotları, Özel Öğretim Metotları ve Rehberlik. 

Ortak zorunlu dersler: Yabancı Dil, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi, Beden 

Eğitimi/Güzel Sanatlar.” Toplam 128 saatten oluşan programda 80 saat alan, 18 saat 

pedagojik formasyon ve 30 saat de ortak zorunlu derslere ayrılmıştır. İlâhiyat 

 
46 Bk. Mustafa Sait Yazıcıoğlu, Din Öğretimi ve Din Hizmetleri Semineri (8-10 Nisan 1988), (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991), 8-12.   



196                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Meslek Yüksek Okullarına Yüksek Öğretim Kurulu tarafından Anadolu 

Üniversitesi Açık Öğretim Fakültesi bünyesinde başlatılan İlâhiyat Önlisans 

Programı gerekçe gösterilerek -mevcut öğrencilerin statülerinin korunması 

şartıyla- 1999-2000 öğretim yılından itibaren öğrenci alınmamıştır.47 

2.2. 1998 Sonrası Gelişmeler 

1998 sonra ilk gelişme, İlahiyatlardaki hazırlık sınıflarının kaldırılarak bazı 

ilahiyatlarda mevcut programın yanında yeni bir program açılmasıdır. Şöyle ki, 

1997 yılında YÖK’ün öğretmen yetiştiren kurumları yeniden yapılandırma 

çalışmaları, öğretmen yetiştiren bir kurum olarak İlahiyat Fakültesini de 

kapsamıştır. Bu bağlamda 1998-1999 öğretim yılından itibaren bünyesinde Eğitim 

Fakültesi bulunan 11 üniversitenin İlahiyat Fakültesi “İlahiyat Lisans Programı 

(İLP)” ve “İlköğretim Din Kültürü Ahlak Bilgisi Öğretmenliği Bölümü (İDKAB)” olmak 

üzere iki ayrı bölüme/programa ayrılmıştır. Diğer İlahiyat Fakültelerinde ise 

sadece İLP yer almıştır. Yeni düzenleme ile hazırlık sınıfı kaldırılarak hem İLP hem 

de İDKAB dört yıl süreli lisans programına dönüştürülmüştür. 1998’den itibaren 

Öğrenci Yerleştirme Sınavı (ÖYS) sonuçlarına göre her iki programa ayrı ayrı 

öğrenci alınmıştır. 

İDKAB, 1998-1999 öğretim yılından itibaren Diyarbakır Dicle Üniversitesi 

hariç 10 İlahiyat Fakültesinde uygulanmaya başlamıştır. Sonraki yıllarda diğer bazı 

İlahiyat Fakültelerinde de İDKAB açılmıştır. Bu programla, ilk ve ortaokullara 

yönelik Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi öğretmenlerinin yetiştirilmesi 

amaçlanmıştır. Bölüm, 2006-2007 öğretim yılından itibaren aynı üniversitelerin 

Eğitim Fakültelerine aktarılmış ve adı “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenliği 

Bölümü” olarak değiştirilmiştir. 2011 yılında ise adı “İlköğretim din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi Öğretmenliği Bölümü” olarak yeniden belirlenmiştir. Bölüm, YÖK’ün 

kararıyla 2013-2014 öğretim yılından itibaren tekrar bulundukları üniversitedeki 

İlahiyat Fakültelerine aktarılmıştır. Aynı yıl bölüme YÖK’ün 17 Nisan 2014 tarihli 

kararıyla öğrenci kontenjanı verilmemiş, 2016-2017 öğretim yılında ise en son kayıt 

yaptıran öğrencilerin mezun olmasıyla fiilen kapanmıştır. Böylece İlahiyat 

Fakültelerinde yeniden tek tip öğretim programına geçilmiştir. 

İlköğretimlere Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi (İDKAB) öğretmeni yetiştirmek 

üzere açılan bu bölüm ayrı diploma veren bir program olarak uygulamaya 

 
47 Yükseköğretim Kurulu (YÖK), K. 932/11468 (20 Mayıs 1999). 

 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

197 

konulmuştur. Nitekim programın açılışı, İlahiyat Fakültesinde mesleğe yönelik 

eğitim vermek ve program, şube, bölüm vb. açma tartışma ve girişimlerinin bir 

sonucu değildir. Aksine Türkiye’de öğretmen yetiştirme alanında yaşanan bir 

yapılanmanın ürünüdür. Çünkü yapısında ve derslerin miktarında YÖK’ün 

öğretmen yetiştiren fakülteler için belirlediği kredi miktar ve oranları esas alınması 

bunu göstermektedir. Programın geliştirilmesinde şunların esas alındığı 

belirtilmektedir: “Okullarımızda uygulanan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Ders 

Programı, ilköğretim öğrencilerinin ilgi, ihtiyaç ve öğrenme düzeyleri ve ilgili okul 

düzeyindeki ders programları ile fakültelerdeki eğitim öğretim sürecindeki paralellik.” Bu 

ilkeler doğrultusunda hazırlanan program; alan (64 kredi), kültür (27 kredi), 

formasyon (36 kredi), yan alan (12) dersleri ve seçimlik (14) derslerden olmak üzere 

toplam 153 krediden oluşturulmuştur.48 Ancak İlahiyat alanının özelliği gereği bu 

kredi saat sınırları öğretmen yetiştiren diğer fakültelere göre bir miktar aşılmıştır. 

Çünkü İlahiyat Programının ana derslerini programın içine aynı kredi 

miktarlarında yerleştirmek mümkün olamamıştır. Bununla birlikte Program 

kendini tarihsel bir tartışmanın içinde bulmuştur. Varlığı ve İlahiyatçı yetiştirme 

kalitesi, akademik ihtisaslaşma bağlamındaki görüş doğrultusunda eleştirilmiştir. 

Mesleğe yönelik bir ihtisaslaşma eğilimi çoğunlukça reddedilmiştir. İDKAB alan 

yeterliklerine yönelik eleştiriler olmuştur. Bu çerçevede tartışmalar çoğunlukla, 

mezunların iyi İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretmeni olup olmadıkları 

noktasında değil, iyi İlahiyatçı olup olmadıkları üzerinden yürütülmüştür. Sonuçta 

bu bölüm, akademik yapılanması halen devam etmekle birlikte, öğrenci alımı 

durdurularak bir nevi kapanmıştır.49 

İlahiyat Lisans Programı (İLP), İDKAB programına sahip olan fakülteler 

dahil bütün İlahiyat Fakültelerinde uygulanmıştır. Hazırlık sınıfı kaldırılarak ve 

öğretim programından pedagojik formasyon çıkarılarak dört yıl süreli ilahiyatçı 

yetiştiren bir programa dönüştürülmüştür. 2009-1010 öğretim yılından itibaren 

bazı İlahiyat Fakültelerinde fakülte kurulunun kararıyla zorunlu Arapça hazırlık 

sınıfı uygulaması tekrar başlamıştır. Dolayısıyla bazı İlahiyat Fakültelerinde 

hazırlık sınıfı uygulamasının bulunduğu bazılarında ise hazırlık sınıfının yer 

almadığı bir öğretim yapılmıştır. İLP bitirenlerden liselerde Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi Öğretmeni ve İmam- Hatip Liselerinde Meslek Dersleri Öğretmeni olmak 

 
48 Bk. Yükseköğretim Kurulu (YÖK), İlahiyat Fakülteleri Öğretmen Yetiştirme ve Lisans Programları 

(Ankara, Mayıs 1998). 
49 Tosun, “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma ve Öğretim Programları 

Gelişimi (1949-2019)”, 85.  



198                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

isteyen mezunlar için YÖK’ün öğretmen yetiştirme uygulaması çerçevesinde 

“Alan Öğretmenliği Tezsiz Yüksek Lisans Programı”ndan mezun olma şartı 

getirilmiştir.  Bu program başlangıçta sadece Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü bünyesinde “Tezsiz Yüksek Lisans Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Öğretmenliği Programı” ve “Tezsiz Yüksek Lisans İmam-Hatip Lisesi Meslek 

Dersleri Öğretmenliği Programı” olarak açılmıştır. Öğretim programlarında 

pedagojik formasyon dersleri okutulmuştur. Programa öğrenciler belli kontenjan 

dahilinde ALES puan sıralamasıyla kabul edilmiştir.  2008-2009 öğretim yılında 

diğer bazı üniversitelere bu programı açma hakkı tanınmıştır. Ancak 2010 yılında 

bu uygulamadan vazgeçilerek İlahiyat ve Fen-Edebiyat Fakültesi gibi kurumlara 

“Formasyon Sertifika Programı” düzenleme hakkı verilmiştir. Son olarak YÖK, 

2017 yılında İlahiyat Fakülteleri’ndeki derslerin kredisini 150 ile sınırlandırarak 25 

kredilik pedagojik formasyon derslerinin program içinde, lisans eğitimi sırasında 

seçmeli olarak verilmesine karar vermiştir50. 2022 yılındaki bir kararla da İLP’de 

pedagojik formasyon derslerinin seçimlik olarak Eğitim Fakülteleriyle uyumlu 

hale getirilmesi istenmiştir.  

İlahiyat fakültelerinde İDKAB ve İLP programları istihdama yönelik bir 

yapılanmayı esas almakla birlikte fiilen mezun atamaları bu yönde 

gerçekleşmemiştir. Her iki programdan mezun olanlar Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nda görev almışlardır. Yine pedagojik formasyon alan öğrenciler 

uygulamaya göre lise DKAB dersleri veya İmam-Hatip liseleri meslek dersleri 

öğretmeni olmaları gerekirken atamaları valilik emrine verildiği için DKAB 

öğretmen açığı bulunan ilk ve orta okullara da atanmışlardır. 

1997 sonrası dini yükseköğretimdeki bir diğer gelişme ise 2007 yılından 

itibaren bazı fakültelerde istihdama yönelik veya diğer bazı sebeplerle yeni 

program/bölümlerin açılmasına, 2010 yılında bazı vakıf üniversitelerinde ilahiyat 

açılmasına ve 2011 yılında da isim çeşitliliğine izin verilmesidir. Başka bir ifadeyle 

bazı İlahiyat Fakültelerinde “Yaygın Din Öğretimi ve Uygulamaları Bölümü”, 

“İngilizce İlahiyat Programı”, “Uluslararası İlahiyat Programı” gibi yeni 

programlar açılmış, açılan bazı dinî yükseköğretim kurumları, İlahiyat adı yerine 

istihdam alanları ve programları neredeyse aynı olan ağırlıklı “İslâmî İlimler 

Fakültesi” az sayıda da olsa “Uluslararası İslâm ve Din Bilimleri Fakültesi”, “Din 

 
50 Yükseköğretim Kurulu (YÖK), İlahiyat Formasyon Programları, 75850160-104.01.07.01-434446 

(23.06.2017). 

 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

199 

Bilimleri Fakültesi” adıyla açılmıştır. Bunun yanı sıra pek çok İlahiyat Fakültesinde 

ikinci öğretim yapılmaktadır. İlahiyat Fakültesinin olmadığı il kalmamıştır. 

İstanbul, Ankara gibi büyük illerde ise birden fazla İlahiyat Fakültesi vardır. 

Öğrenci kontenjanları her yıl ortalama on yedi bin civarındadır. 1982 sonrası tek 

tip dinî yükseköğretim, yerini 1997’den itibaren öğrenci mahreçleri, istihdam 

alanları, öğretim programları birbirine yakın olmasına karşın hem program hem 

de isim olarak çok çeşitliliğe bırakmıştır. Bazı fakülteler öğretim kadrosu açısından 

oldukça güçlü iken bazıları ise sınırlı sayıda öğretim elemanıyla süreci 

yürütmektedir.   

1997 sonrası dinî yükseköğretimdeki durumu şu şekilde özetlemek 

mümkündür: Bazı İlahiyat Fakültelerinde İDKAB öğretmenliği, Yaygın Din 

Öğretimi ve Uygulamaları, Dünya Dinleri gibi bölümler açılmış, ancak 2010 

yılından itibaren bazılarına öğrenci alımı durdurulmuştur. Dolayısıyla bu 

bölümler fiilen kapalı resmî olarak açık durumdadır. Buralarda bulunan öğretim 

üyelerinin kadro aktarımları uzmanlık alanlarına göre yapılmış ya da yapılmaya 

devam etmektedir. Hem İlahiyat Fakültelerinin hem de İslâmi İlimler 

Fakültelerinin büyük çoğunluğunda zorunlu hazırlık sınıfı olup lisans 

programlarının %30’u da Arapça olarak gerçekleştirilmektedir. Bu fakültelerde 

hazırlık dahil beş yıllık bir öğretim gerçekleştirilmektedir (Öğrenci muafiyet 

sınavını geçtiği takdirde 1. sınıftan başlamaktadır.) Az sayıda olsa da bazı İlahiyat 

Fakültelerinde sadece Arapça öğretim, bazı fakültelerde ise İngilizce İlahiyat 

Programı vardır.  Bir kısmında ise zorunlu hazırlık öğretimi uygulaması 

bulunmamakta ve dolayısıyla öğretim süresi dört yıl lisans ile sınırlı kalmaktadır 

(Bunlar gerekli dil puanına sahip üç öğretim elemanına sahip olamadığı için 

zorunlu hazırlık uygulamamaktadırlar). Bütün dinî yükseköğretim veren 

kurumlara TS-1 ile öğrenci alınmaktadır. Hem İmam Hatip hem de diğer 

ortaöğretim kurumlarından öğrenciler bu dinî yükseköğretim kurumlarına 

yerleşebilmektedir. 

1997 sonra dinî yükseköğretimdeki bir diğer önemli gelişme de İlahiyat 

Meslek Yüksek Okullarının (hatta ilahiyatların) yerini alan uzaktan öğretim 

ilahiyat programlarıdır. Bunlardan ilki Anadolu Üniversitesi Açıköğretim 

Fakültesi bünyesinde 1999-2000 yılından itibaren süregelen İlahiyat Önlisans 

Programı’dır. Bu programa önceleri sadece Diyanet İşleri Başkanlığında görev 

yapan din hizmetleri personeli kabul edilirken sonradan ÖSYM’nin sınavına girip 

barajı geçen herkes kabul edilmeye başlanmıştır. Mezunları Dikey Geçiş Sınavına 



200                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

girerek mevzuata göre örgün eğitime de geçebilmektedirler. Okutulan dersler 

ilahiyat programında yer alan derslerle benzerlik göstermektedir. İkincisi ise 2005-

2006 yılından itibaren uygulanan İlahiyat Lisans Tamamlama (İLİTAM) 

programıdır. Bu programın işleyişi, önlisans ilahiyat programlarından mezun olan 

öğrencilerin ÖSYM’nin dikey geçiş sınavına girmeleri ve bu sınav sonucundaki 

sıralama göre programın belli sayıdaki kontenjanına yerleşmeleri ve böylece ön 

lisans düzeylerini lisans düzeyine yükseltmek üzere uzaktan eğitim hakkı 

kazanmaları şeklindedir. İlk defa Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

bünyesinde başlayan İLİTAM programı şu an 19 üniversitede51 uygulanmaktadır. 

Başlangıçta çok yüksek sayılarda öğrenci kabul edilirken son zamanlarda öğrenci 

kontenjanına belli oranlarda sınırlamalar getirilmiştir. Bu uzaktan öğretim 

programlarının başlangıçtaki temel amacı, Diyanet İşleri Başkanlığında görev 

yapan din hizmetleri personelinin eğitim seviyesini yükseltmekti. Ancak ilerleyen 

zamanlarda örgün dinî yükseköğretime alternatif oluşturmaya başlamışlardır. Bu 

yönüyle de uzaktan eğitim programları oldukça eleştirilmiş ve eleştirilmektedir.  

 

 

3. Mevcut Durum 

1998 sonrası dönemde başlayan çeşitliliğin son yıllarda kısmen azaldığı 

söylenebilir. Daha önce dinî yükseköğretim, İlahiyat Fakültesi, İslâmî İlimler 

Fakültesi, Dini İlimler Fakültesi, Uluslararası İslâm ve Din Bilimleri Fakültesi gibi 

kurumlar da yapılıyordu. Ancak YÖK’ün aldığı bir kararla üniversitelerde dinî 

yükseköğretim İlahiyat Fakültesi ve İslâmî İlimler Fakültesiyle sınırlandırılmıştır. 

Devlet üniversitelerinin yanı sıra bazı vakıf üniversitelerinde ve yurt dışında 

olmasına rağmen YÖK’e bağlı olan dinî yükseköğretim kurumları vardır.52 

 

Tablo 2: Günümüzde Dinî Yükseköğretim Yapan Kurumların Dağılımı  

Fakülte İsmi Ülke Sayı 

İlahiyat Fakültesi Türkiye 60 

İslâmî İlimler Fakültesi Türkiye 32 

İstanbul 29 Mayıs Vakıf Üniversitesi 

(İlahiyat Fakültesi)  

Türkiye 1 

 
51 T.C. Ölçme, Seçme ve Yerleştirme Merkezi Başkanlığı (ÖSYM). “TABLO-1. Merkezi Yerleştirme İle 

Dikey Geçiş Yapılacak Yükseköğretim Lisans Programları-2022". (11 Aralık 2022). 
52 Yükseköğretim Kurulu (YÖK), “Yükseköğretim Bilgi Yönetim Sistemi”, (12 Aralık 2022); 

Yükseköğretim Kurulu (YÖK), “Yükseköğretim Program Atlası”, (12 Aralık 2022). 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

201 

İstanbul Şehir Üniversitesi (İslâmî 

İlimler Fakültesi) 

Türkiye 1 

İstanbul Fatih Sultan Mehmet Vakıf 

Üniversitesi (İslâmî İlimler 

Fakültesi)  

Türkiye 1 

İstanbul Sabahattin Zaim 

Üniversitesi (İslâmî İlimler 

Fakültesi-Arapça) 

Türkiye 1 

İstanbul İbn Haldun Üniversitesi 

(İslâmî İlimler Fakültesi) 

Türkiye 1 

Kıbrıs Sosyal Bilimler Üniversitesi 

(KKTC Lefkoşe) Dini İlimler 

Fakültesi  

KKTC Kıbrıs 1 

Yakın Doğu Üniversitesi (KKTC 

Lefkoşe) İlahiyat Fakültesi 

KKTC Kıbrıs 1 

Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası 

Türk-Kazak Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi 

Kazakistan 1 

Kırgızistan-Türkiye Manas 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Kırgızistan 1 

TOPLAM  101 

 

Yukarıdaki şema sadece devlet ya da vakıf üniversitelerinin altında yer alan 

fakülte sayılarını yansıtmaktadır. Bu fakültelerin birinci öğretim programlarının 

yanı sıra ikinci öğretim, Arapça ya da İngilizce ilahiyat programları dikkate 

alındığında niceliksel yayılımı daha iyi anlaşılacaktır. Şöyle ki bu fakültelerin 

50’sinden fazlasında ikinci öğretim programı da bulunmaktadır. Atatürk, İstanbul, 

Kahramanmaraş Sütçü İmam, Marmara ve Necmettin Erbakan Üniversitesi 

bünyesindeki İlahiyat Fakültelerinde Arapça İlahiyat Programı da mevcuttur. Yine 

Ankara, İstanbul ve Marmara Üniversitesi bünyesindeki İlahiyat Fakültelerinde 3 

tane İngilizce İlahiyat Programı vardır. Fakültesi (Programı) vardır. Ayrıca Mardin 

Artuklu ve Yalova Üniversitesi bünyesindeki İslâmî İlimler Fakültesi bünyesinde 

Arapça İslâmî İlimler Programı da vardır.   

Örgün öğretim yapan bu dini yükseköğretim kurumları kapsamında 

Eskişehir Anadolu Üniversitesi (Türkçe ve Arapça) ile Atatürk Üniversitesi 

önlisans ve 19 İlahiyat Lisans Tamamlama Programlarını da düşünmek gerekir. 

Ayrıca neredeyse her üniversitenin Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde 

lisansüstü düzeyde yürütülen ilahiyat programlarına da dikkat çekilmelidir.  

Sonuç ve Değerlendirme 



202                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Yukarıda Türkiye’de Cumhuriyet döneminin dinî yükseköğretimin genel 

hatlarıyla bir tarihçesi verilmeye çalışılmıştır. Türkiye’nin Selçuklu ve Osmanlı ile 

başlayıp Cumhuriyet döneminde de devam eden köklü bir dinî yükseköğretim 

tecrübesi vardır. Bu alandaki son yıllardaki gelişmeleri ise bu köklü tecrübe 

tarihinin geldiği noktada bir paradigma oluşumunun habercisi saymak ve 

gelişmeleri bu minvalde değerlendirmek daha isabetli olacaktır. Çünkü son 

zamanlarda dinî yükseköğretimle ilgili yazılanlar, konuşulanlar ve yapılanlar 

çerçevesinde yapılan tartışmalar bunun önemli işaretleridir.  

Cumhuriyet dönemi dinî yükseköğretim ile ilgili hem dönemin bütününü 

hem de son dönemdeki gelişmeleri tematik ele alan çok sayıda bilimsel çalışma 

vardır. Ancak bu çalışmalarda dinî yükseköğretimin ya din-siyaset veya din-devlet 

ilişkisi çerçevesinde ele alınarak eğitimsel yönünün gölgede kaldığı ya da 

pedagojik açıdan incelenerek etkileşim halinde olduğu dışsal unsurların ikinci 

planda kaldığı görülmektedir. Türkiye’deki dinî yükseköğretimin problemlerini 

hem genel yükseköğretiminin problemlerinden hem din-devlet, din-siyaset, din-

hukuk ilişkisinden hem de dinî yükseköğretimin kendi iç dinamiklerinden ayrı 

düşünmek mümkün değildir. Bu çalışmada dinî yükseköğretim kurumlarının 

günümüzde karşı karşı kaldığı problemlerin tematik bir şekilde analiz edilerek 

tespitine ve çözümünde işlevsel olacak paradigmaların üretilmesine katkıda 

bulunulması amaçlanmıştır. Bu amacı gerçekleştirmek üzere ilgili literatüre 

başvurulmuş ve temel kaynaklara inilmiştir. Söz konusu materyaller sistematik, 

bütüncül ve kronolojik yaklaşımla irdelenmeye çalışılmıştır.  

İsimlendirme sorunu 

Son zamanlarda dinî yükseköğretimde ismi İlahiyat Fakültesi ve İslâmî 

İlimler Fakültesi olarak ikiye düşmüşse de yüksek din öğretimi veren kurumların 

isimleri tartışma konusu ve aynı zamanda bir problem alanı olmuştur. Genellikle 

İlahiyat ismi nevzuhur bir kavram olarak sunulurken İslâmî İlimler ismi geleneği 

temsil eden bir kavram olarak ele alınmıştır. Dolayısıyla isim ikileminin 

yaşanmasında aslında bu kurumların hangi zihniyeti temsil etmesi gerektiğine 

yönelik bir ayrılıktan kaynaklandığı söylenebilir.   

İlahiyat ve İslâmî İlimler ayrımı, din (İslâm ile) ilişkisi bağlamında ikisi 

arasında bir farklılığın olduğu —ilahiyat kavramının aleyhine— algısına yol 

açmaktadır. Halbuki İlahiyat kavramı hiçbir zaman inanılan dinden bağımsız 

değildir. Bardakoğlu’nun belirttiği üzere bugün “İslâmî İlimler adlandırması ilimleri 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

203 

dinî ve seküler şeklinde bir ayırıma sevk ettiği gibi bu yetmiyormuşçasına, dinî ilimler de 

kendi içinde kelimenin tam anlamıyla bir parçalanmışlık yaşamaktadır. Her ilim dalının 

kendi hakimiyet alanı, usul ve mesajı oluşmuş, ilim dalları sektörel istihdam ve itibar 

alanları olmaya başlamıştır. İlahiyat Fakültelerinin üniversite bünyesinde yer almasının 

belki de en önemli anlamı, son tahlilde beşeri ve sosyal bilimler çerçevesine girebilecek olan 

ilahiyat araştırma ve öğretiminin ilgili diğer disiplinlerle dirsek temasında olması, onlardan 

yararlanması ve onlarla işbirliği içinde yeni projeleri gerçekleştirebilme imkânıdır. Hem bu 

temas ve işbirliğinin bulunmaması hem de ilahiyat ilim dalları arasındaki kopukluk ciddi 

bir kapalılığın ve tıkanmanın habercisidir.” Dahası bu tür bir yaklaşımın dinî 

yükseköğretimin kendi içerisinde ayrışmasına, aynı amaç ve içeriğe sahip olmakla 

birlikte birbirinin karşısında duran kurumlara dönüşmesine zemin hazırladığı da 

vurgulanmalıdır. Nitekim bu durumun içerdiği mesajlar bakımından İslâm 

geleneğine ne düzeyde uygun düştüğü de tartışılmalıdır.  

Dolayısıyla İlahiyat kavramı nevzuhur bir kavram değildir. Geleneğimizde 

yeri olan kökleşmiş bir kavramdır. Farklı isimler üzerinden zihniyet tartışması 

yapmak yerine üniversite yapılanmasına bilimsel zeminde de daha uygun düşmesi 

açısından “İlahiyat” kavramının kullanımı daha uygundur. Zaten hem ilim 

camiasında hem de genel anlayışla ilahiyat denilince yüksek din öğretimi veya tersi 

akla gelir. Ancak akademik bilgi üretilen yer ile teknik eleman yetiştiren yüksek 

din öğretimi kurumları arasındaki farklılık ortaya konulacaksa belki isim 

değişikliğine gidilebilir. Çünkü ilahiyat denilince din üzerinde bilimsel çalışma 

yapılan ve üniversiter sistem içinde yer alan yükseköğretim kurumları anlaşılır. Bu 

çerçevede “İlahiyat” ismi, Türkiye’de yerleşmiş ve yaygın bir isimlendirmedir. 

Bunun dışındaki İslâmî İlimler, İslâm ve Din Bilimleri, İlahiyat Bilimleri vb. 

şeklindeki farklı fakülte isimlendirmelerinin gerekçesi yeterince açık değildir. 

Ayrıca isim çeşitliliğine paralel bir akademik yapı ve program çeşitliliğinin 

oluşturulmadığı dikkate alındığında salt isim odaklı değişimlerin bazı ideolojik 

problemler ortaya çıkarmanın ötesine gitmeyeceği belirtilmelidir.  

Eğitim felsefesi belirsizliği ve çok amaçlı program sorunu 

Dinî yükseköğretim kurumlarının eğitim anlayışı çok açık değildir. 

Mezunların hangi bilgi, beceri ve yetkinliklere sahip olmaları gerektiği net 

belirlenmemiştir. Nitekim üniversiter bir sistem içerisinde yer alması açısından 

dinî yükseköğretim kurumlarından beklenen, dinî geleneği bilme, bu kapsamda 

karşılaştığı bilgiyi eleştirel bir yaklaşımla irdeleyebilme ve yaşamıyla 

bütünleştirebilme ve dini bilgi birikimini din eğitimi ve hizmetleri alanındaki 



204                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

faaliyetler çerçevesinde değerlendirebilme yeterliğini gösterebilen mezunlar 

yetiştirmesidir. Bu çerçevede dinî yükseköğretimde yer alacak muhtevaya yön 

verme, benimsenecek felsefi yaklaşımı belirleme ve müfredatının şekillenmesi gibi 

programın bütün unsurlarını etkileyici rolünden dolayı dinî yükseköğretim 

programının amaçlarının ortaya koyulması bir ihtiyaç olarak durmaktadır.  

Bu kapsamda dinî yükseköğretimin geçmiş deneyimlerinin, istihdam 

alanlarının beklenti ve yeterliklerinin ve genel olarak yükseköğretim 

programlarının öğrencilere kazandırmayı hedeflediği temel bilgi, beceri ve 

yetkinliklerin birlikte dikkate alındığı çalışmalarla dini yükseköğretim 

programlarına yönelik çerçeve amaçların ortaya koyulması önerilebilir. Ayrıca 

belirlenecek bu amaçlar üzerinde fakülteler arasında uzlaşının sağlanması ve 

amaçların uygulanmasında birliğe gidilmesinin dinî yükseköğretimin etkinliğini 

ve verimliliğini arttırmada işlevsel görünmektedir.  

Dinî yükseköğretim kurumlarının öğretim programlarının sürekli 

değiştirilmesi veya programlara müdahale edilmesi de bu kurumların en çok 

tartışılan yönlerinden biri olmuştur. Öğretim programlarının mevcut derslerin, 

saat ve kredilerinin artırılması ya da azaltılmasından ziyade derslerin nitelik 

yönünden iyileştirilmesine yönelik çalışmaların öncelikli yapılması önemlidir. Bu 

çerçevede Türkiye’de dinî yükseköğretim kurumlarının çok amaçlı bir öğretim 

programına sahip olması da ciddi bir sorundur.  

Dini yükseköğretim kurumları tek tip diploma ile Milli Eğitim Bakanlığı ve 

Diyanet İşleri Başkanlığı gibi birçok açıdan farklı bir örgütlenmeye ve işleyişe sahip 

iki kurumun personel ihtiyacına cevap verecek mezunlar yetiştirme misyonunu 

üstlenmişlerdir. Nitekim bu kurumların her biri de kendi içerisinde de çeşitli 

alanlara ayrılmaktadır. Dahası dinî yükseköğretim kurumları tek tip programla 

yürüttükleri bir öğretimle ilahiyat alanında akademik faaliyetlerde bulunmayı ve 

bilimsel bilgi üretmeyi hedefleyen öğrencilerin ilgi ve ihtiyaçlarına cevap verme 

çabası da söz konusudur. Dinî yükseköğretim kurumları, DİB ve MEB 

kurumlarının personel ihtiyacına cevap verme ve üniversiter yapısının devamı için 

akademisyen yetiştirmeyi hedeflemenin yanı sıra bireysel, toplumsal ve sosyo-

politik zemindeki “iyi insan” yetiştirme beklentilerini de dikkate almak 

durumundadır. Oysaki bu alanların her birinin bu kurumların mezunlarında bazı 

ortak ve temel donanımı gerektirmenin yanı sıra bireyin yöneleceği uzmanlık 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

205 

alanına göre kendisinde bazı hususi bilgi, beceri ve tecrübe ihtiyacı da ortaya 

çıkardığı ortadadır. 

Dinî yüksek öğretim kurumlarında tek tip programla bu kadar farklı hizmet 

alanına ve beklentilere cevap verebilme çabası öğrencinin ders yükünü de 

arttırmakta, ihtiyaç duyduğu alanda uzmanlaşmasını güçleştirmekte ve sosyal bir 

varlık olarak ilgi ve ihtiyaçlarına eğilmesinin imkânını zorlaştırmaktadır. Bu 

durum sınırlı bir öğretim sürecine bu beklentilerin hepsini karşılayacak bir 

müfredatın sıkıştırılmasını zorunlu kılmaktadır. Öğrencinin geniş bir muhtevayla 

buluşturulması hedefinin merkezi rolde olduğu bir öğretimin öğrencide derslerini 

başarıyla verememe ve konuları iyi bir düzeyde öğrenememe kaygısı, dersi 

örgütleyen kişi ve kişilerde de ise müfredatı yetiştirememe kaygısı yaratması da 

söz konusudur.  

Nitekim birçok alanı eş düzeyli ve eş zamanlı sunabilme çabasıyla yürütülen 

bir öğretimdeki öğrencilerin irdeleyici ve özümseyici bir yaklaşımla bilgiyi 

karşılayabilme veya karşılaştığı problemlerin çözümünde ona başvurabilme ve 

onu ihtiyaçları doğrultusunda değerlendirebilme becerilerini geliştirebilmesi de 

tartışılır durmaktadır. Ayrıca bu tek tip bir öğretimin getirdiği sorunlara, 

programların amaç, içerik ve istihdam alanı gibi temel unsurlarının dikkate 

alındığı yaklaşımlar etrafında çözümlerin üretilmesi gerektiği de belirtilmelidir. 

Öte yandan bu kurumlarda yürütülen tek tip bir öğretimin ve bunun ortaya 

çıkardığı sorunların, bu problemlere yüzeysel bir anlayışın ürünü olarak ortaya 

çıkan farklı isimlendirme yöneliminin dinî yükseköğretimde yeterince tecrübe 

edildiği hatırlatılmalıdır. Programların bu gibi yaklaşımlarla iyileştirme çabasının, 

bu kurumların istikrarlı, sistematik ve tutarlı gelişimini desteklemenin de ötesinde 

ilerlemesi önünde bir güçlük oluşturduğu da bu kapsamda vurgulanmalıdır. 

Çok amaçlı öğretim programlarının yeniden yapılandırılmasında, geçici bir 

çözüm olarak ÇEP (çerçeve Program) tasarımlarının oluşturulması ve konunun 

orta veya uzun vadede sistematik bir şekilde yapılandırılması üzerinde 

düşünülebilir. Ayrıca öğretim programları geliştirilirken istihdama yönelik 

kazandırılacak yeterlikler göz önüne alınmalıdır. Bu konuda istihdam 

kurumlarının bekledikleri yeterlikler ve bu yeterliklerden lisans eğitiminde 

kazandırılacaklar birlikte belirlenmelidir. İstihdam kurumlarının bekledikleri 

yeterliklerden bir kısmı bu kurumlarca hizmet öncesi ve/veya hizmet-içi eğitim ile 

de kazandırılabilir.  



206                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Bununla birlikte bazı temel yeterliklerin ancak akademik eğitim süreçlerinde 

alan eğitimi ile paralel kazandırılmasının lüzumu ve avantajı gözden 

kaçırılmamalıdır. İstihdam kurumlarının bu konudaki katkılarının lisans eğitimi 

süresince uygulama/staj eğitimleri esnasında alınması önemlidir. Mezunların 

istihdam alanları her geçen gün artmaktadır. Dolayısıyla tek bir program ile farklı 

istihdam alanlarının talep ettikleri yeterlikleri kazandırmanın uzmanlaşmanın 

gittikçe değer kazandığı günümüz bilim ve eğitim anlayışında tartışılır 

durmaktadır.  

 

Akademik yapılanma sorunu 

Bugün “İslâmî ilimler” adlandırmasıyla anılan bilim dalları başta olmak 

üzere dinî yükseköğretim kurumlarının anabilim dalı yapısı ve programlarının, 

içinde yaşadığımız çağın dinle ilgili gerçekleri ve sorunlarıyla ne ölçüde uyuştuğu 

da bir sorundur. Dolayısıyla dinî yükseköğretim kurumlarının akademik 

yapılanmasının bu kurumların amaçları ve mezunlarının istihdam alanları göz 

önünde bulundurularak yeniden yapılandırılması önemlidir. 

Sayı sorunu 

Dinî yükseköğretimin mevcut durumu içerisinde dikkat çekilmesi gereken 

hususlardan biri de bu kapsamdaki fakülte ve öğrenci sayılarında kontrolsüz bir 

artışa ve buna cevap verebilecek akademik kadronun niteliksel ve niceliksel 

yeterliliğine ilişin bir probleme sahip olmasıdır. Son yıllarda her üniversite 

bünyesinde bir dinî yükseköğretim kurumu açma anlayışına gidilmesi ele alınması 

gereken önemli bir sorundur. Sayısı 100’ü aşan bu kurumların alt yapı, öğretim 

elemanı ihtiyacı vb. çalışmalarının bitirilmeden açılması ileriye dönük endişeleri 

beraberinde getirmektedir. Bu sayının çok olmadığı söylenebilirse de “risk” 

olduğunun altı çizilmelidir. 

Açılan her bir dinî yükseköğretim kurumunun, aynı zamanda akademik 

personel ihtiyacını da beraberinde getirdiği aşikardır. Kontrolsüz ve hazırlıksız bir 

büyümenin sonucu olarak dinî yükseköğretim kurumunun öğretim elemanı 

ihtiyacı da büyümekte ve bu durum akademik kadrolaşma ve yükselmelerde 

nicelik ihtiyacının nitelik arayışını geride bırakmasına yol açmaktadır. Nitekim 

akademik gelenek içerisinde yetişmiş öğretim elemanlarının sisteme 

kazandırılması zaman ve emek gerektirmektedir. Ancak hızla büyüyen akademik 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

207 

personel ihtiyacı kriz odaklı çözülmeye çalışıldığından bir üniversitenin ya da 

fakültenin idari işleyişini, akademik faaliyetlerini veya eğitimsel uygulamalarını ve 

bu kapsamdaki sorumluluklarını bilmeyen ya da bu yöndeki bilgi, beceri ve 

tecrübelerinin zayıf olduğu kişilerin de akademiada kendisine yer bulmasının 

önünü açmıştır. Akademik sisteme girmenin kriterlerinin bu yönde gözden 

geçirilmesinin ve sisteme girenlerin de bazı ölçütler doğrultusunda yeterliklerinin 

değerlendirilmesi ve iyileştirilmesinin imkânı üzerinde düşünülebilir. Dinî 

yükseköğretim kurumlarına alınan öğrenci sayısı son zamanlarda ortalama 18.000 

civarındadır. İlahiyat Fakültelerine alınan öğrenci sayısı kurumların akademik 

personel sayısı ve fiziki imkânlarıyla uyuşmamaktadır. Nitekim bu fakültelerin 

kuruluşu için 7 öğretim üyesinin ve bir başka fakülte binası içerisinde kendisine 

ayrılan bir bölümün yeterli görüldüğü örnekler çoğunluktadır. Fakültelerin bu 

artışı beraberinde öğrenci kontenjanını arttırmakta ve böylece öğrenci profilini her 

geçen gün zayıflatmaktadır. Bir diğer ifadeyle bu durum, akademik başarısı düşük, 

dini öğrenim görmek konusunda isteksiz öğrencilerin gelmesine yol açmaktadır. 

Çok sayıda öğrenci alımı öğretimin kalitesini de düşürmektedir. Kalabalık 

sınıflarda verimli bir eğitimin ve öğrenci merkezli bir yaklaşımın gerçekleşme 

ihtimali de zayıflamaktadır.  Dahası güçlü öğretim kadrosuna ve güçlü alt yapı 

koşullarına sahip ve dolayısıyla daha kaliteli eğitim veren kurumların mezunları 

ile zayıf akademik kadro ve yeterli donanıma sahip olmayan dinî yükseköğretim 

kurumlarının mezunları aynı haklara sahip olmaktadırlar. Bu durum, bütün dinî 

yükseköğretim kurumların niteliksel açıdan genel içerisindeki konumunu 

eşitlemektedir. Ayrıca öğrenci kontenjanının artması, öğretim üyelerinin ders 

yükünün artması anlamına geldiği ve bu durumun akademik gelişimlerini 

sağlamalarına da engel oluşturduğu belirtilmelidir. Dinî yükseköğretim 

kurumlarının yukarıda sözü edilenler dışında fiziki imkânsızlıklar, uzaktan dinî 

yükseköğretim, lisansüstü eğitim ve benzeri sorunları da vardır. Türkiye’deki dinî 

yükseköğretimdeki bu gibi sorunların da çözüme kavuşturulması sistem 

bütünlüğü açısından önemlidir. 

Sonuç olarak hem dinsel alan olması açısından bireyin anlam dünyasındaki 

özel konumu hem de bilimsel üretimin gerçekleştirildiği ve Millî Eğitim Bakanlığı 

ile Diyanet İşleri Başkanlığı’nın çeşitli alanlarında istihdam etmek üzere öğrenci 

yetiştiren kurumlar olması açısından dinî yükseköğretim kurumları üniversiter 

sistem içerisinde gelişimi, sorunları ve imkânlarıyla her dönem dikkat çeken 

yapılardır. Bu durum söz konusu kurumların kuruluşlarından gelişim aşamalarına 

kadar bütün süreçlerinin ve bütün bileşenlerinin (öğrenci profili, akademik kadro, 



208                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

fiziksel şartları vb.) üzerinde yapıcı eleştirel bir tutumla gözden geçirilmesi 

yönünde bir dinamikliği gerektirmektedir. Ancak bu kurumların bireysel, 

toplumsal ve evrensel misyonunu ve vizyonunun günümüz şartları içerisinde, 

nesnel ve olumlu bir tavırla, bilimsel bir zeminde ve taşıdığı özel anlam 

çerçevesinde değerlendirilmesinin hali hazırdaki işleyişi için daha belirgin bir 

ihtiyaca dönüştüğü görülmektedir.  

Kaynakça 

Akın, Abdullah. Cumhuriyet Dönemi Din Eğitimi (1920-1950). İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2011. 

Aydın, Muhammet Şevki. “Öğretmen Yetiştiren Kurumlar Olarak İlahiyat 

Fakülteleri”. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6 (1995), 59-

96. 

Aydın, Muhammet Şevki. Cumhuriyet Döneminde Din Eğitimi Öğretmeni Yetiştirme 

ve İstihdamı. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi Yayınları, 3. Basım, 2016. 

Ayhan, Halis. “Yüksek İslâm Enstitülerinde Din Eğitimi ve Problemleri”. Türkiye I. 

Din Eğitimi Semineri (23-25 Nisan 1981). 374-379. İstanbul: İlahiyat Vakfı 

Yayınları, 1982. 

Ayhan, Halis. Türkiye’de Din Eğitimi (1920-1998). İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1999.  

Ayhan, Halis. “İlâhi̇yat Fakültesi”. TDV İslâm Ansiklopedisi. C. XXII. İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2002 

Bahçekapılı, Mehmet. Türkiye’de Din Eğitiminin Dönüşümü (1997-2012). İstanbul: 

İlim Kültür Derneği Nakış Ofset, 2012. 

Bilgin, Beyza. Türkiye’de Din Eğitimi ve Liselerde Din Dersleri. Ankara: Emel 

Matbaacılık, 1980. 

Bowen, Glenn A. “Document Analysis as a Qualitative Research Method”. 

Qualitative Research Journal 9/2 (2009), 27-40. 

Bugünün İlahiyatı Nasıl Olmalıdır? Sorunlar ve Çözümler. ed. Süleyman Akyürek. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015. 

Cebeci, Suat. Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi. Ankara: Akçağ Yayınları, 

2. Basım, 2005. 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

209 

Cumhuriyet. (23 Haziran 1930), 3. 

Cumhuriyet. (22 Kasım 1930), 2. 

Ergin, Osman. Türk Maarif Tarihi. İstanbul: Eser Matbaası, 1977. 

Ev, Halit. Türkiye’de Yüksek Din Öğretimi Kurumları ve Öğretmen Yetiştirme. İzmir: 

Tibyan Yayıncılık, 2003.  

Ev, Halit. “Yükseköğretimde Din Öğretimi”. Din Eğitimi. ed. Mustafa Köylü - 

Nurullah Altaş. 250-282. Ankara: Gündüz Yayıncılık, 2. Basım, 2012. 

İstanbul Darülfünunun Şahsiyeti Hükmiyesi Hakkında Kanun. Darülfünun 

Talimatnamesi.  (1932). 

Koştaş, Münir. “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 31/1 (1990), 1-27. 

Koştaş, Münir. “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (Dünü, Bugünü)”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 41/4 (1999), 141-184. 

Malche, Albert. İstanbul Üniversitesi Hakkında Rapor. Devlet Basımevi, 1939. 

Okutan, Ömer. “Din Eğitimi Öğretmenliği Dünü-Bugünü-Geleceği”. Öğretmen 

Yeti̇şti̇ren Yükseköğreti̇m Kurumlarinin Dünü-Bugünü-Geleceği̇ Sempozyumu 8-

11 Hazi̇ran 1987 Tebli̇ğler. 415-423. Ankara, 1998. 

Öcal, Mustafa. “İlahiyat Fakültelerinin Tarihçesi”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 1/1 (1986), 111-123. 

Öcal, Mustafa. Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi. İstanbul: Düşünce 

Kitabevi, 2011. 

ÖSYM, T.C. Ölçme, Seçme ve Yerleştirme Merkezi Başkanlığı. “TABLO-1. Merkezi 

Yerleştirme İle Dikey Geçiş Yapılacak Yükseköğretim Lisans Programları-

2022". Erişim 11 Aralık 2022. 

https://dokuman.osym.gov.tr/pdfdokuman/2022/DGS/TERCIH/tablo1-

24082022.pdf 

Parmaksızoğlu, İsmet. Türkiye’de Din Eğitimi. Ankara: Milli Eğitim Basımevi, 1966. 

Sebilürreşad. “İlahiyat Fakültesi: İlahiyat Fakültesinin Diğer Nevakıs-ı İlmiyesi”. 

XXIV/601 (22 Mayıs 1340), 40-43. 

Sebilürreşad. “İlahiyat Liseleri Milletin İhtiyacati Diniyyesini Temin İçin Zaruri 

Tedbirler”. XXIV/601 (22 Mayıs 1340). 



210                       Demokrasi Platformu Dergisi, 11 (37), 2022, 176-211.   

 

   
 

Selâmet Mecmuası. 2/43 (12 Mart 1948), 5 vd. 

Sebilürreşad. “Seyyid Bey’in İrşadat-i Alimanesi”. XXIV/604 (12 Haziran 1340), 82-

87. 

Sebilürreşad. “Vebali Müderris Beylerin Boynuna”. XXIV/602 (29 Mayıs 1340), 55-

60. 

Siler, Abdurrahman. Türk Yüksek Öğretiminde Darülfünun (1863 - 1933). Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi, 

1992. 

TBMM, Türkiye Büyük Millet Meclisi. Zabıt Ceridesi. II. 

TBMM, Türkiye Büyük Millet Meclisi. Zabıt Ceridesi. XVIII. 

TBMM, Türkiye Büyük Millet Meclisi. Tutanak Dergisi. Dönem. VIII. Cilt. 20. 

Toplantı. 3. ss. 277-284. 

Tosun, Cemal. “Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde Akademik Yapılanma 

ve Öğretim Programları Gelişimi (1949-2019)”. Türkiye’nin ilahiyat birikimi 

Ankara İlahiyat’ın 70 yılı, 1949-2019. ed. Eyüp Baş vd. 73-150. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Türkiye’de Yüksek Din Eğitiminin Sorunları, Yeniden Yapılanması ve Geleceği 

Sempozyumu. Isparta: S.D.Ü. İlahiyat Yayınları, 2004.  

Unat, Faik Reşit. Maarif Düsturu. İstanbul: Devlet Matbaası, 1927. 

Usta, Mustafa. Türkiye’de Yüksek Din Eğitiminin Kurumsallaşma ve Ekolleşme 

Sorunları. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

2001. 

Vakit. (8 Mayıs 1924), 2. 

Vakit. (29 Mayıs 1931), 3.  

Yazıcıoğlu, Mustafa Sait. Din Öğretimi ve Din Hizmetleri Semineri (8-10 Nisan 1988). 

8-12. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991.  

Yıldırım, Ali. Türk Üniversite Tarihi. Ankara: Öteki Yayınevi, 1998. 

YÖK, Yüksek Öğretim Kurulu Başkanlığı. İlahiyat Fakülteleri Öğretmen Yetiştirme ve 

Lisans Programları. Ankara, Mayıs 1998. 

YÖK, Yükseköğretim Kurulu. K. 932/11468 (20 Mayıs 1999). 



  Doğan, Recai-İpek, Yasemin. Cumhuriyet Döneminde Dinî Yükseköğretimin  

Tarihsel Gelişimi.  

Demokrasi Plaftormu Dergisi, https://www.demokrasiplatformu.com/dergi 
Cilt/Volume: 11, Sayı/Issue: 37 

211 

YÖK, Yükseköğretim Kurulu. İlahiyat Formasyon Programları. 75850160-

104.01.07.01-434446 (23.06.2017). 

YÖK, Yükseköğretim Kurulu. “Yükseköğretim Bilgi Yönetim Sistemi”. 12 Aralık 

2022. https://istatistik.yok.gov.tr/ 

YÖK, Yükseköğretim Kurulu. “Yükseköğretim Program Atlası”. 12 Aralık 2022. 

https://yokatlas.yok.gov.tr/lisans-anasayfa.php 

Yüksek Din Öğretimi. ed. Z. Şeyma Altın. İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi 

Yayınları, 2020.  

Zengin, Zeki Salih. ““II. Meşrutiyet Döneminde Osmanlılarda Medreselerin Islah 

Çalışmaları”. Diyanet İlmi Dergi 34/2 (1998), 43-52. 

 

  

 

 


